وِرَاسَاتُ فِي رَوَالِعِ اللَّهَ اللَّهِ الْمُوكِي (٢)

# 





مُكْتَبُهُ الأَلْأَلِينَ مُكَتَبُهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا

### دراسات في روائع الأدب المملوكي (٢)

## رائية جمال الدين التبريزي

فى واقعة مرج الصُّفّر

مقاربة تحليلية

تأليف

الد كتوس نبيل محمد س شاد أستاذ الدم إسات الأدبية المساعد كلية التربية -جامعة عين شمس قسد اللغة العربية والدم إسات الإسلامية

الطبعة الأولى ١٤٣٢ هـ = ٢٠١١مر



الناشر مَكُتَبَة (الْآرَابُ

٢٢ ميدان الأوبرا - القاهرة ت: ٢٢٩٠٠٨٦٨ البريد الإلكتروني e.mail: adab...k ي hotmail.com



الناشر

مَكُتَبَّة (الآلاَابُ عليحسن

حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى: ١٤٣٢هـ- ٢٠١١مر

بطاقة فهرسة فهرسة أثناء النشر إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون الفئية

رشاد، نبيل محمد.

راثية جمال الدين التبريزي المتوفي ٧٤٠هـ في واقعة مرج الصغير: مقاربة تحليلية / تأليف نبيل محمد رشاد.-

ط١. - القاهرة: مكتبة الأداب ، ٢٠١١.

۱۰*٤ ص* ؛ ۲۶ سم. تلمك ۲۰ ۳۶۰ ۹۷۸ ۹۷۷

۱ - الشعر الحماسي

أ — العنوان

۸۱۱,۰۲٤

عنوان الكتاب: رائية جمال الدين التبريزي تاليسف: الدكتورنبيل محمد رشاد مصطفى

(علي حسن) ٢٤ ميدان الاوبرا - القاهرة هاتفد ١٨٥٨-٢٢ (٢٠١) -

مَكْتَبَة الْآرَابُ-

e-mail: adabook@hotmail. com

## الإهداء

إلى أستاذي اكجايلين. .

الأستاذ الدكتور محمد يونس عبد العال والأستاذ الدكتور مصطفى عبد الشافي الشورى

شاكرًا لهما حُسن صنيعهما، مراجيًا دوام ودِّهما



#### مُعَتَكُمُتُمَّا

القاضي جمال الدين أبو بكر عبد القاهر بن محمد التبريزي المتوفى ٧٤٠ واحدٌ من مشاهير شعراء القرن الثامن الهجري الذين سقطت دواوينهم من يد الزمن، ولم يتبقّ من آثارهم الفنية سوى عدد محدود من المقطعات والأبيات المفردة التي احتفظ بها كتّاب التراجم من مثل ابن شاكر الكتبي في كتابه: «فوات الوفيات»، والصلاح الصفدى في كتابيه: «الوافي بالوفيات»، و «أعيان العصر، وأعوان النصر»، وابن حجر العسقلاني في كتابه: «الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة».

ولقد شاءت الأقدار أن تحتفظ لهذا الشاعر المجيد بقصيدة رائية طويلة يبلغ عدد أبياتها مائة وسبعة عشر بيتا قالها بمناسبة انتصار المصريين على التتريين فى موقعة مرج الصُّفَّر التى كانت فى العام الثانى من المائة السابعة للهجرة (٧٠٢هـ).

واحتفظ بنص هذه القصيدة كامّلا اثنان من كبار مؤرخى مصر المملوكية هما أبو بكر الدواداري المتوفى ٧٣٢هـ فى كتابه: «كنز الدرر، وجامع الغرر»، وشهاب الدين النويري المتوفى ٧٣٣هـ فى كتابه: «نهاية الأرب فى فنون الأدب».

ولقد قرأت القصيدة فوجدتها تقارب نظيراتها مما قاله شعراء العربية الكبار في شعر الحياسة من مثل عينية لقيط بن يعمر الإيادي التي قالها في استنهاض همة قومه لرِّد عادية الفرس في العصر الجاهلي، وبائية أبى تمام التي قالها بعد انتصار

المعتصم فى وقعة عمورية، وميمية أبى الطيب المتنبى التى قالها فى موقعة «قلعة الحدث»، وامتداح سيف الدولة الحمداني، ومن ثمَّ رأيت أن أخصها ببحث مستقل.

ولما كان الشاعر مجهولاً غير معروف لتأخر زمنه، وندرة نتاجة الشعرى، وعدم تَيَسُّر المتاح منه بأيدى الدارسين، ولما كانت المعركة التى دار حولها موضوع النص مجهولة غير معروفة شأنها فى ذلك شأن العديد من المعارك التى خاضتها الدولة المملوكية الأولى بمصر والشام ضد التتريين وفلول الصليبين، اتجه البحث نحو هذين الجانبين، فدرست شبكة الظروف أو مختلف العوامل السياسية والاجتهاعية والعسكرية التى كانت بمثابة الدافع إلى إنشاء النص، وقد اقتضى البحث فى هذا الجانب العودة إلى المصادر التاريخية التى أرخت لهذه الموقعة، وتحدثت عن تفاصيلها لمعرفة مجريات الأمور والأحداث والوقائع ومضاهاتها بها تحدّث عنه الشاعر فى النص منها.

ثم تتبعت أصداء الرائية في كتابات المؤرخين والنقاد في هذه الحقبة، ولاحظت أنهم وصفوا شعر التبريزي بالعذوبة والإنسجام، ولاحظت أن الصلاح الصفدي قد أشار إلى وقوع شاعرنا في اللحن إذا نظم أو نثر، فأردت أن أتبين إلى أي مدى كان الصفدي محقًّا في اتهامه التبريزي بالوقوع في اللحن فقمت بتتبع الشاعر في قصيدته فوجدته قد وقع في بعض عيوب القافية كالإقواء، وارتكب عددًا من الضرائر الشعرية بنوعيها الصرف، والنحوى.

وقد دعانى التعرف على شخصية الشاعر الثقافية إلى دراسة ما وقع بالنص من تناص مع ما سبقه من ميراث العربية الدينى والأدبى، وأسفر البحث في هذا الجانب عن تأكيد المقولة النقدية القديمة التي فحواها أن حرفة الإنسان لها أثرها

الذى لا يخفى على إبداعه الفنى، فالتبريزى كان فقيهًا شافعيًّا، وتولى القضاء غير مرة بمصر والشام، كما كان خطيبًا مفوَّهًا، يهز أعواد المنابر، ويستحوذ على ألباب مستمعيه ومشاعرهم، ومن ثمَّ كان منطقيًّا بموجب مقولة أثر الحرفة أن تسيل ألفاظ القرآن الكريم وتعبيراته على لسانه، وأن تجرى نصوص الشعر العربى القديم على سنان قلمه في هذا النص.

وفى النهاية أود أن أشير إلى أننى انتهجت نهجًا تكامليًّا فى دراسة النص حيث استفدت من معطيات المنهج التاريخى فى الجزء الخاص بالحديث عن شبكة الظروف، واعتمدت على المنهج الوصفى عند الحديث عما وقع فى القصيدة من اللحن، أما المنهج التحليلي فقد استخدمته فى كشف جوانب الجمال التى احتشدت بها الأبيات التى حللتها فى مبحث التناص والدلالة، والله الموفق، والهادى إلى سواء السبيل.



الفصل الأول نـص الرائيـة ضبـط، وشرح، وتعليـق

١ - اللهُ أَكْبَرُ جَاءَ النَّصْرُ والظَّفَرُ

والحَمْدُ للهِ هدذا كُنْدتُ أَنْتَظِررُ

٢- وَأَبْسِرَزَ القَسِدَرَ المُحْتُسِومَ بَارِئُسِهُ

سُبْحَانَهُ بِيَدَيْدِ النَّفْعُ والسَّرَرُ

٣- وَهَوَّنَ الصَّعْبَ بالفَتْحِ المُبِيْنِ لَكُمْ

رَبِّ يَهُ وُنُ عَلَيْ إِللَّهُ المَقْفَ لُ العَسِيرُ

٤ - وَلَمْ تَسزَلْ شِرْعَهُ الإِسْسِلامِ ظَساهِرَةً

أَجْرِمْ بِدِ فبهذا صُحِّحَ الخَسِبُرُ

٥- أَيْسِنَ النُّجُسِومُ وتَسَاثِيْرُ القسران ومسا

تَخَرَّصُوا فيه مِنْ إِفْكِ وما زَجَرُوا

٦ - قَدْ دَبَّرَ اللهُ أَمْرًا غَدِيرُ أَمْرِهِمُ

وَخَابَ مَا زَخْرَفُوا<sup>(١)</sup> فِينَا ومَا هَجَـرُوا<sup>(٢)</sup>

٧- وَأَقْبَـلَ العَـسْكَرُ المنـصورُ يَقْدُمُـهُ

مِنَ الملائِبِ جُنْدٌ لَيْسَ تَنْحَرِمِهُ

٨-وَقَدْ أَحَفُّ وابه والأَرْضُ مِنْ زَجَلِ (٣)

تَــــرْتَجُّ إِنْ سَـــبَّحُوا لله أَوْ ذَكَـــرُوا

<sup>(</sup>١) زخرفوا: زيَّنوا، وموَّهوا.

<sup>(</sup>٢) هجروا: نعتوا، ووصفوا.

<sup>(</sup>٣) الزَّجَلُ بالتحريك: اللَّعِبُ، والجَلَبَةُ، والتَّطْرِيْبُ. القاموس المحيط: ٣/ ٣٧٦.

٩ - كِنَانَــةُ الله مَــضرٌ جُنْــدُهَا ثَبَتَــتْ

لا رَيْبَ فِيْهِ وَجُنْدُ الله تَنَتَهِ صِرُ

١٠ - نَـارُوا سِرَاعًا إلى إِذْرَاكِ نَـأْرِهِمُ

وَهُجِّرُوا(١) في طِلابِ المجْدِ وابتكروا(٢)

١١ - وَأَسْهَرُوا أَعِينَا فِي الله ما رقَدَتْ

أُكْسِرِمْ بِقَسُومٍ إِذَا نسامَ السوَرَى سَسِهِرُوا

١٢ - اللهِ كَسمْ دُيِّنُ وا في نَسصِ دِيسنِهِمُ

وَأَنْفَقُ وا في سَـبِيْلِ الله مـا ادَّخَـرُوا

١٣ - صَانُوا الجيَادَ وسَنُوا كُلَّ ذِي شُطُب (٣)

وَجُدِدًدَتْ لِلْقِسِيعِ النَّبْسِلُ والسوَتَرُ

١٤ - حَسَاهُمُ اللهُ كَسَمْ حَسامُوا وَكَسَمْ مَنَعِوا

وَكَهُ أَغَاثُوا وَكَهُ آوَوْا وَكَهُ نَصَرُوا

١٥ - وَخَلَّفُ وا خَلْفَهُ مُ لِـذَّاتِ أَنْفُ سِهِم

وَهَاجَرُوا وَلَذِيْ ذَ العَيْشِ قَد هَجَرُوا

<sup>(</sup>١) هُجِّرُوا: أُمِرُوا بالمسير في الهاجرة، أي في منتصف النهار عند زوال الشمس إلى الظهر، أو عند زوالها إلى العصر. القاموس المحيط ٢/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) ابتكروا: ساروا في البكور.

 <sup>(</sup>٣) شُطُبُ السيف بضم الشين والطاء أو بضم الشين وفتح الطاء: طرائقه التي في متنه،
 واحدته شُطْبَةٌ وشُطَبَةٌ. وشِطْبَةُ. اللسان ٤/ ٢٢٦١.

١٦ - وأَوْجَفُ وا(١) نَفَ رًا بالخَيْل مُلْجَمَةً

وبالرِّكَابِ ومسا مَلُّسوا ولا فَستَرُوا

١٧ - حتَّى أَتَـوا جِلِّقًا (٢) في يـوْم مَلْحَمَـةٍ

فيه الأسُودُ أسُودُ الغابِ تَهْتَصِرُ

١٨ - لها السَّنَابِكُ في الميْدَانِ قَدْ حُنِيَتْ

صوَالجَا(٣) ولها روسُ العِدَا أُكَرُ (١)

١٩ - والجَـــوُّ أغْـــ بَرُ والتَّاتَـــارُ زَاحِفَــةٌ

مِثْلَ الجَرَادِ عِلَى السَّدُّنْيَا قِد انْتَشَرُوا

٢٠ - وَدِدْتُ لو كُنْتُ بِينِ الصَّفِّ مُنْجَدِلاً ٥٠

قد ارْتَوَتْ من دمي الخَطِّيَّةُ السُّمُو

٢١- وَكَوْثُرُ الْحَرْبِ قد داقَتْ مَسْارِبُهُ

تَحْتَ العَجَاجَةِ (٦) والأبطَالُ تَعْتَكِرُ (٧)

(١) أوجفوا: سيَّروا، إذ الوجيف ضربٌ من سير الإبل والخيل.

<sup>(</sup>٢) جِلِّق: اسم من أسهاء دمشق.

 <sup>(</sup>٣) الصوالج، والصوالجة: جمع صولجان وهو المحجن. راجع القاموس المحيط مادة صولجان في ١/ ١٩٥، ومادة حجن في ٤/ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) الأكر: جمع أكرة، وهي لغة في الكرة. راجع السابق نفسه ١/ ٣٦٢، ونهاية الأرب في فنون الأدب لشهاب الدين النويري ٣٢/ ٥٢ هامش رقم ٣.

<sup>(</sup>٥) منجدلًا: يقال: طعنه فَجَدَله أي رماه بالأرض فانجدل أي سقط. اللسان ١/ ٥٧٠.

<sup>(</sup>٦) العِجاجة: الإبل الكثيرة العظيمة. القاموس المحيط ١/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٧) تعتكر: تختلط في الحرب. السابق نفسه ٢/ ٩٣.

٢٢ - والسَّيْفُ يُنْسِشى بديعًا من بَوَاتِرهِ

والسرُّمْحُ يَسنْظِمُ والهاماتُ تَنْتَشِسرُ

٢٣ - والنَّبْلُ يَسنْقُطُ (١) والأقلامُ كاتبةٌ

والسَضَّرْبُ يُعْرِبُ والأَبْدَانُ تَسسْتَطِرُ (٢)

٢٤ - حتَّى إذا عبَّ مِثْلَ البَحْرِ جَحْفَلُنَا

وَمَدَّ فَيْ خُساعِلْ أَعْدَاثِنَا جُسِزِرُوا

٢٥- أَصْلُوهُمُ جِاحًا يَشْوِى الوُجُوهَ وَقَدْ

حَسِىَ السوَطِيْسُ ونسارُ الحَسرْبِ تَسسْتَعِرُ

٢٦ - وَأَحْسرَ قَتْهُمْ سِراعًا كُسلُّ صَاعِقَةٍ

مِنَ السُّيُّوفِ بِنِسيرَانٍ لهسا شَرَرُ

٢٧ - لاذُوا بِـشُمَّ شَــاريخِ الجِبَالِ فَــا

حَمَـــتُهُمُ قُلَـــلُ (٣) منهـــا ولا مُغَـــرُ (١٤)

<sup>(</sup>١) فى نهاية الأرب: «يخقط» ولم نعثر لها على معنى، ومن ثمَّ آثرت رواية الدَّواداريّ فى كنز الدرر. راجع نهاية الأرب ٣٢/ ٥٢ وكنز الدرر ٩/ ٩٥.

<sup>(</sup>٢) تستطر: تصطف كالسطر من الكتاب والشجر، والمقصود أنها تهوى على الأرض إلى حوار بعضها كأنها مسطورة أو مصفوفة.

<sup>(</sup>٣) قَلَلٌ: جمع قُلَّة وهي أعلى الجبل، القاموس المحيط ٤/ ٣٩ – ٤٠.

<sup>(</sup>٤) مُغَرُّ: فى كنز الدرر «صور»، وقال محقق نهاية الأرب: لعل الشاعر جمع مغارة على مغر، وأقترح أنها قد تكون «سُور» بضم السين، وفتح الواو على أنها جمع سور بضم السين وسكون الواو. راجع كنز الدرر ٩/ ٩٥، ونهاية الأرب ٣٢/ ٥٢ هامش رقم ٦، والقاموس المحيط ٢/ ٥٢.

٢٨ - وَمُزِّقُدوا شُرُدًا بَدِينَ الزِّحَدام فَكَدمُ

شِلْوِ(١) تَنَازَعَ فيه اللَّهُ ثُبُ والنَّمِرُ

٢٩ - أيسن المَفتُر وَقَد حسام الحِسمَامُ بهسم

هيهات لا مَلْجَانُ يُرْجَى وَلاَ وَزَرُ (٢)

٣٠-نادي بهم صارِخٌ أَغُرَى الفَنَاءَ بهم

فَإِنْ سَأَلْتَ فِلا خُرِيرٌ ولا خَرِيرٌ

٣١-كَمْ قَدْ سَهِرْتُم دُجّى مِنْ خَوفِهِمْ حَذَرًا

والآنَ نَسامُوا فَسلاَ خَسوْفٌ وَلا حَسذَرُ

٣٢ - قولوا لِغازانَ يا ذا ما لعلَّكُ أنْ

تسروعَ مسن مخلبِ الرئبَسالِ (٤) يسا بَقَسرُ

٣٣- تلك الجموعُ التي وافي يُدِرُّلُ بها

تسالله مسا بَلَغُسوا سُسؤلاً ولا ونُسِهرُوا

٣٤- جاءوا وقَدْ حَفَرُوا مِنْ مكرهم قُلُبًا (٥)

ألقساهُمْ اللهُ قَسِسْرًا في السذى حَفَسرُوا

<sup>(</sup>١) الشُّلْوُ: الجسد من كلِّ شيء، وكلُّ مسلوخٍ أُكِلَ منه شيء وبقيت منه بقيَّة. القاموس المحيط ٤/ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) الوزر: الجبل المنيع، وكلُّ معقلٍ، والملجَّأ، والمعتَصَم. السابق ٢/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) الخبر بضم الخاء وسكون الباء: العلم بالشيء، وبفتحها النبأ. السابق ٢/ ١٦.

<sup>(</sup>٤) الرئبال: الأسد والذئب. السابق ٣/ ٣٦٨.

<sup>(</sup>٥) القُلُبُ: جمع قليب، وهي البئر قبل أن تطوى، يعني قبل أن تبني بالحجارة ونحوها.

٣٥- وسكروا في أراضيها مُباذرة

والآن قد حَهدُوا أضعافَ ما بَذَرُوا

٣٦- وافي بهم أجَلُ يمشى على مَهَلِ

حتَّى تحَاهُم فلا عَانُ ولا أَنْدرُ

٣٧- لم يَنْفِرُوا خِيفةً مِنْ كُلِّ قَسْوَرَةٍ

وَفَ رَّ جَمْعُهُ مُ إِلاًّ وَهُ مِنْ خُمُورُ

٣٨-أُمُّوا الفُراتَ وَقَدْ رامُوا النَّجاة فَكَمْ

حَلَّت بهم عِبرٌ فيها وما اعْتَبرُوا

٣٩ - مَرَائِرُ القَوْم مِنْ خَوْفٍ قد انفطَرَتْ

والكُـلُّ مِنْ قَبْلِ عيدِ الفِطْرِ قد نُحِرُوا

• ٤ - جميعُهُم قُتِلُ وا صَبْرًا (١) وَأَعْظُمُهُمْ

جميعُها بِفَوَاحِي جِلِّقٍ صُبِرُوا

١٤ - لم يُقْبِرُوا في نسواويس ولا جُددث

وإنَّسها في بطونِ الوحشِ قد قُبِرُوا

٤٢ - والطَّيْرُ تَرْعَى نهارًا لَحْمَهُم فَإِذا

ما اللَّيْلُ جَنَّ ففي أَقَحَافِهِم (٢) تَكِرُ (٣)

<sup>(</sup>١) قُتلوا صبرا: الصبر هو نصب الإنسان للقتل، وكل من قُتِل في غير معركة ولا حرب ولا خطأً، فإنه مقتول صرا، اللسان ٤/ ٢٣٩١.

<sup>(</sup>٢) الأقحاف: جمع قِحْف، والقحف العظم الذي فوق الدماغ.

<sup>(</sup>٣) تكرا: تبيت، وتُعَشَّش.

٤٣ - فَخَذْ عَرَاءَكَ فيهم إِنَّهُمْ أَمَهُمْ

هُـمُ اللَّعَـاوِسُ (١) إِن قَلُّـوا وَإِنْ كَثُـرُوا

٤٤- كَمْ كَابَرُوا الحِسَّ في قَصْدِ الشَّآم وكمْ

قد جَرَّبُ واحظَّهُم بالسَّام واختبروا

٥٥ - فَقَاتِلُوهُمْ جَمِيعًا إنهم تَاتُرٌ

كم أرسلوا رُسْلَهُمْ تَنْزَى وَكَمْ مَكَرُوا

٤٦ - هُبُّوا إلى سِيسَ مِنْ أَخِلام رَفْدَتِكُمْ

وسسادِعوا في طِسلابِ الشبادِ وابْتَسدِرُوا

٤٧- بِكُلِّ غَيْرَانَ أَخِيدُ الرُّوح هِمَّتُهُ

فى غَـيْرِ نفس المُردَّى ما لَـهُ وَطَـرُ

٤٨ - أَيُرْفَدُ اللَّيالُ في أَمْنِ وفي دَعَةٍ

عَنْ كَيْدِ قَوْمِ لهم في شَانِكُمْ سَهَرُ

٤٩ - إِنْ تَتْرُكُ وهُم فَ إِنَّ القَوْمَ ما ترك وا

يومَّا عليكم ولا أَبْقَوا ولم يَلْذَرُوا

٥٠ - أما رأيتم وعايَنتُم وقد فَعَلُوا

في الصالحيَّة ما لا تَفْعَلُ التَّبُّرُ

٥١ - اشفوا صُدُورَكُمُ إِنْ كُنْدُمُ غُدِيرًا

على نسائِكُمُ يا قومُ وادَّكِرُوا

<sup>(</sup>١) اللعاوس: جمع لعوس، وهو الأكول الحريص الشِّرِهُ. ومنه الذَّتاب اللعاوس.

٥٢ - كَمْ مِنْ عجوزٍ ومن شيخ ومُكْتَهِـلِ(١)

ومن فتاة نماها الخسسن والخفر

٥٣ - بَيْسَضَاءَ خُرْعُوبَةٍ (٢) بِكُرِ مَحَجَّبَةٍ

لا السَّمْسُ تَنْظُرُها صونًا ولا القَمَرُ

٥٤ - وذاتِ بَعْ لِي مُحَبِّاً أَوْ مُحَدِّرَةٍ

من دونها تُنضَرَبُ الأستارُ قد أَسَرُوا

٥٥ - ومُطْفِلِ أَثْكَلُوا وَجْدًا بواحِدِها

وحامل أُجْهِضَتْ خَوْفًا وقد ذُكِرُوا

٥٦ - ومَربَعِ أَقْفَ رُوا مِنْ بَعْدِ ساكِنِهِ

وعِفْدِ شَـمْلِ نظـيمِ جـامعِ نشـروا

٥٧ - وكم أراقوا وكم ساقُوا وكم هَتكُوا

وكم تَمَلَّوا(٣) بها نالوا وكم فَجَرُوا

٥٨ - وحرَّ قبوا في نواحيها فَوَاحربا

وخَرَّبوا السَّامِخَ العالى وكم دَثَرُوا

<sup>(</sup>١) المكتهل من الرجال: الذي جاوز الثلاثين، ووخطه المشيبُ.

<sup>(</sup>٢) خرعوبة: أصل الخرعوب: الغصن لِسَنَتِه، وقيل: هو القضيب السامق الغض، وامرأة خرعَبةٌ وخُرْعُوبة: رقيقة العظم كثيرة اللحم، ناعمة كأنها خرعوبة من خراعيب الأغصان، من بنات سنتها.

<sup>(</sup>٣) تملُّوا بها نالوا: تمتعوا به.

٥٩ - وجمامِعُ التوبَةِ المحروقُ مهجتُهُ

يُصِيْرُ لا توبة للقوم إنْ ظَفَرُوا

٦٠- إشارةٌ تَعتَركُ الأنفاسَ صاعدةً

لها الدموعُ من الآماقِ تنحدِرُ

٦١- لهـم حزائد في قلبي مُخبَّاةً

تكادُ مِن حَرِّها الأكبادُ تَنْفَطِرُ

٦٢ - في ايْسَبِّطُكُم عَن أَخْدِ ثَارِكُمُ

هبُّوا سراعًا وخافوا اللَّومَ يا غُيرُ<sup>(١)</sup>

٦٣ - وَفُسوهُمُ الحسربَ إنسصافًا ومعدلةً

وحَسرِّرُوا نُسوَبَ الأيِّسامِ واعتسبروا

٦٤ - لا يَظَلِمَ ن بَعْ ضُكُم بعضًا بخردلةٍ

ولا يَدعُ عِنْدَهُ حَقَّا ولا يَدَدُ

٦٥- وسارعوا واقتُكُوهم إنَّهُمُ فَتَكُوا

وبادِرُوا وأسِرُوهـم مسثلها أَسَرُوا

٦٦ - جوسوا دِيَارَهُمْ واسْبوا حَرِيمهَمُ

وَأُوْقِرُوا<sup>(۲)</sup> ضِعْفَ ما أَوْعَوْا<sup>(۳)</sup> ومَا وَقَرُوا<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>١) غُيرُ: جمع غيور، وهو فعولٌ من الغَيْرَة وهي الحَمِيَّةُ والأنفة.

<sup>(</sup>٢) أوقروا: أي احملوا على بغالكم وحميركم من أموالهم وثرواتهم.

 <sup>(</sup>٣) ضعف ما أوعوا: أصل الإيعاء: الجمعُ والمقصود ضعف ما جمعوا، ونهبوا، وسرقوا من أموالكم، وثرواتكم، وخيرات بلادكم.

<sup>(</sup>٤) وقروا: جمعوا.

٦٧ - سَـجْلاً بِسَجْلِ فَإِنَّ اللَّهْرَ ذُو نُـوَبٍ

مَن ذا يُغَالِبُ ما يأتي به القَدَرُ

٦٨ - بـزُّوهُمُ الملـكَ قَهْرًا عـن جـوارِكُمُ

وخَرِّبوا كُـلَّ ما شادُوا وما عَمَـرُوا

٦٩ - فـــار عاقبَـــرُ في أَدْبَــارِ عاقبَــةِ

وَيَحْدِرِمُ الْأَمْدَ إِلاَّ مَدنْ لَدهُ نَظَرُ

٧٠- ولا يعسافُ شَرَابَ السَّذُّلِّ عسن ظَمَسْإِ

ويُومِتُ العِزَّ إلاَّ مَنْ لَـهُ خَطَـرُ

٧١- فمهّدوا بالظُّب المجرى سوابقِكُم

ما يرفعُ الذِّكْرَ إلاَّ الصَّارِمُ الذَّكَرُ

٧٢- وخلِّدوا في المعالي ما نُعَنْعِنُهُ (١)

عنكم وتُرْوَى به الأخبارُ والسِّيرُ

٧٣ - فكلُّ ذَنْبِ جَنَاهُ اللَّهُ هُرُ معتمِلًا

ف جَنْبِ مِا أَبْقَبِ الْأَيْسَامُ مُغْتَفَرُ

٧٤- يا أَهْلَ جِلِّقَ أَمنًا في مساكِنكُمْ

وعـــاملوا اللهُ رَبُّ العـــرشِ وانزجـــروا

٧٥- صوموا وصَلُّوا وزكُّوا وارحموا وصِلُوا

وابغوا النَّجاة وحجُّوا البيتَ واعتمروا

(١) العنعنة: الرواية بالإسناد.

<sup>-7.-</sup>

٧٦- ذروا التكاثُرَ فالدنيا لمن زُويَتُ أَنَّ

فى جَنْسِ مسا وَعَسدَ السرحمنُ تُحْتَقَسرُ

٧٧- فالوقتُ أَقْرَبُ والأنفاسُ سائرةٌ

والعُمْدُ مَنْهُ صَرِمٌ والمدرُّ مَحْتَهُ خِمْرُ

٧٨- ولا تخـافوا مـن التاتـار مَجْلَبَـةً

مِنْ بَعْدِ ما ارتفع التدليسُ والغَرَرُ

٧٩- لم يطلب واجِلِّقُ ابَغْيِّ ابِظلْمِهِمُ

إلا ورُدُّوا على الأَعْفَابِ وانكسروا

٨٠- حاشا دِمَ شْقَ مِنَ الأسواءِ تَطْرُقُها

أَوْ أَنْ تُعَيِّرُها عن وصفها الغِيرُ

٨١ - ملائِكُ الله تحميه ا وتَحْرُسُهَا

تَعَاقُبُ ا وله ا من ربِّ ا خَفَ رُ

٨٢- وفي جـــوارِ خليـــلِ الله مـــا بَرِحَـــتْ

وحضرة القدس قبل لي كيف تُحْتَفَرُ

٨٣- بالله عَـ دُوِي عـلى مَـنْ رامهـا بـأذًى

٨٤ - هما ملاذكم في كُلِّ نائِبَةِ

بالرووح أفديهما والسمع والبصر

--------(۱) زُويَتْ: جُمِعَتْ. ٨٥- إذا تَأمَّلْتَ فحوى مِرِّ حُكْمِهِ مَا

لم تَدْدِ أَيُّهِ إِنَّ إِنَّ عَدْلِهِ عُمْدُ

٨٦ - وَلَـو رأيستَهُما يومّسا لخالسكَ أن

موسى بن عمران قد وافاك والخفرُ

٨٧- هما رضيعا لبانٍ عِفَّةً وتُقُسى

وحُـسْنَ ذكـرِ شــذاه فــائِحٌ عَطِــرُ

٨٨ - فــذا مليــكٌ لَكَــمْ طابــت أرومَتُــهُ

وذا أمــــيرٌ بــــــأمرِ الله يَــــــأُمَّرُ

٨٩- أبو الرَّبيع سُلَيْهَانُ الدِّى شَهِدَتْ

بفضلِهِ المستفاضِ البدوُ والحَصْمُرُ

· ٩ - وزمـزمٌ والـصَّفا والمأزِمَـانِ(١) معًـا

والبيتُ يَعْرِفُهُ والحِجْرُ والحَجَرُ الحَجَرُ

٩١ - خَلِيْفَ ـــةُ الله في الـــدنيا وطاعَتُ ـــهُ

فرضٌ عليكم وهذا القولُ مُحْتَصَرُ

٩٢ - مازال مُستكفِيًا بالله معتصمًا

مستنهرًا مستعينًا وهه مُنتَهِم

(١) المأزمان: اسم للموضع الذي بين المشعر الحرام وعرفه. اللسان ١/ ٧٤.

 <sup>(</sup>٢) الحِجْرُ: حجْرُ الكعبة، وهو اسم الحائط المستدير إلى جانب الكعبة الغربي، والحَجَرُ:
 الحَجَرُ الأسود وقد أُفرد إعظامًا له. اللسان ٢/ ٨٧١، ٨٧٤.

٩٣ - لـولاه في الأرض قـد مـادت جوانبُهـا

وما سقاها إذًا غيثٌ ولا مطَرُ

٩٤ - خليفةٌ مِن بنسى العبَّاس باقيةٌ

بـــه إلى الله نَسْتَ ــسْقِي فَنُمْتَطِ ــرُ

٩٥ - ضاهَتْ يداه عهادَ الغَيْثِ فانْهَمَكَتْ

والغيثُ مُنْدَفِقُ السَّشُوبُوبِ مَنْهَمِرُ

٩٦ - لـ و مَسَّ عـ ودًا يَبِيْسَا بَطْنُ راحَتِهِ

أعاده وَهْوَ رَطْبٌ يانِعٌ خَضِرُ

٩٧ - ماذا أقولُ بمدحِيهِ وَقَدْ تُلِيَتْ

فى مدح آبائه الآياتُ والسُّورُ

٩٨ - جاءَتْ بنَعْتِهمُ التوراةُ مُعْربةً

وَمُحُكَّمُ السَّذِّكْرِ والإنجِيلُ والزُّبُرُ

٩٩ - بـــه إلى الله ضِـــجُّوا في حـــوائِجِكُمْ

وبعده بالمليك النَّاصِر انتصروا

١٠٠ - مَلْكٌ أُعِيدَ به عَصْرُ الشَّبَابِ لكم

مسترغِدًا صافيًا واستُؤنِفَ العمرُ

١٠١ - ترى الملوكَ صفوفًا حوله زُمُرًا

مِن فرط هيبت لا يرجعُ البحرُ

١٠٢ - تَــذِلُّ أعناقُهُم صَـغْرَى لِطَاعَتِــهِ

وليس يعصونه أمرًا إذا أُمِرُوا

۱۰۳ - صونوا جيادَكُمُ الَّلاتي بكم لِجَبَتْ (١)

فى بسارقِ الحسربِ والرَّمْسِضَاءُ تَسسَتَعِرُ

١٠٤ - إنَّا لنرجوه مِن بغدادَ يُنْهِلُها

بهاءِ دِجْلَةً يرويها فتصطدِرُ (٢)

١٠٥ - وَيَجْمَعُ الشَّمْلَ فِي دارِ السَّلام بِمَنْ

يوَدُّها ويسؤدُّون السذى نَسذَرُوا

١٠٦ - يَوُّمُها وإمامَ المسلمين معًا

ثقوا بقولى فهذا منه مُنتَظَرُ

١٠٧ - فالسشَّام وافساه مَسعُ بَغْسدَادَ في قسرنٍ

ومصر في مُلْكِسِهِ والسبرُّ والبحرُ

١٠٨ - والعُرْبُ والعُجْمُ في ميمون قَبْضَتِهِ

ومِسن سُسطَى بَأْسِدِ قسد حسادتْ التَّسَرُّ

١٠٩ - تَنشَّروا في الفيلا سُودَ الوجوه وقيد

طــوى بأبيــضه البتّــار مـــا نَــشَرُوا

<sup>(</sup>١) لَجِبَتْ: جاء في اللسان «اللجب: الصوت، والصياح، والجلبة، تقول لجب، بالكسر» اللسان ٥ / ٣٩٩٨.

<sup>(</sup>٢) تصطدر: افتعال من الصدور، وهو الرجوع عن المكان المورود.

١١٠ - فدامَ للدِّين والدُّنْيَا يَسسُوسُهُمَا

فَكُن فيه له حِن زُرٌ ومستتركُ

١١٢ - على الدُّوام ولا زالتْ مدائِحُهُ

تُفْسَشَى وغرر القراف فيمه تُبتكرر

١١٣ - وافساكُمُ بِعَزْيسِزِ النَّسِصْرِ في نَفَسِرِ

وقساهُمُ اللهُ مسا أوفساهُمُ نَفَسرُ

١١٤ - قد أيقنوا أنَّهم جادُوا بأنفُسِهم

من أجل ذا ظَهَرَ الإسلامُ مُذْ ظَهَرُوا

١١٥ - كسم فَرَجُ وا مأزقًا ضَسنُكًا بمعسترَكِ

وكابدوا في مجال الموت واصطبروا

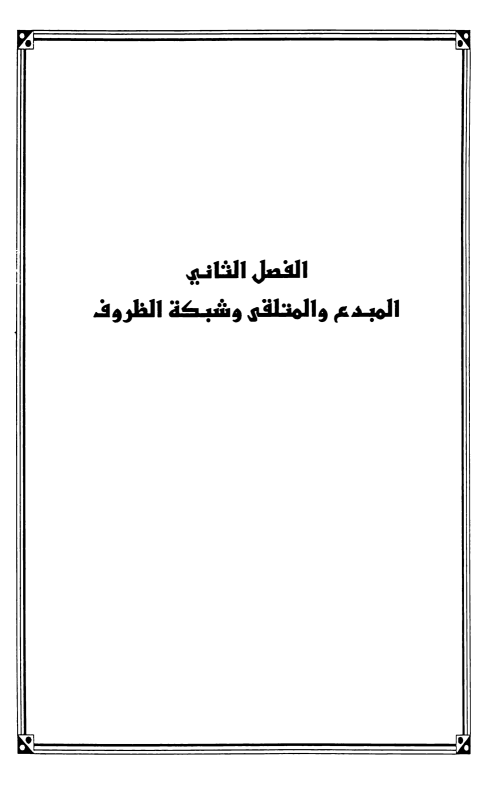
١١٦ - فَبَيَّضَ اللهُ منهم أَوْجُهًا كُرُمَتْ

فإنَّهم بالأيادي البيض قد غَمَرُوا

١١٧ - وحاطهم أيسن ما كانوا ولا بَرِحُوا

في ذِمَّةِ الله إنْ غسابوا وَإِنْ حَسفَرُوا





أحب أن أشير – بادئ ذى بدء – إلى ما أعتقد من أن القصيدة الشعرية – أية قصيدة شعرية – «ليست مجرد حقيقة أدبية، ولكنها حقيقة اجتهاعية أيضا، أى إن القصيدة تُنتَجُ في سياق يتضمن حياة المؤلف، والمتلقى الذى يُكتب (أو تكتب) له، وعلاقات مختلف العوامل الاجتهاعية، والتاريخية، والسياسية التي تمثل الخلفية، ومن ثمَّ تقع القصيدة في شبكة الظروف حين ينتجها الشاعر، وحين يتلقاها القارئ»(۱).

وانطلاقًا من هذا الموقف تجدر الإشارة إلى أنّ تاريخ هذا النص يعود إلى أوائل القرن الثامن الهجرى؛ إذ أنشأه صاحبه القاضى جمال الدين أبو بكر عبد القاهر بن محمد بن عبد الواحد بن محمد التبريزى الشافعى سنة اثنتين وسبعمائة من الهجرة (٧٠٢هـ) غِبَّ انتصار المصريين على التتريين في واقعة شقحب<sup>(٢)</sup> أو مرج الصُّقَ (<sup>٣)</sup> في عهد ثالث خلفاء بنى العباس بالديار المصرية المستكفى بالله أبى الربيع سليمان بن الحاكم بأمر الله أبى العباس أحمد الذي ينتهى نسبه إلى الراشد بالله أبى جعفر المنصور الخليفة الثلاثين من خلفاء بنى العباس بالعراق (٤).

<sup>(</sup>۱) نظرية الأدب المعاصر وقراءة الشعر، ديفيد بشنبدر، ترجمة عبد المقصود عبد الكريم، ص ۱۲۱، القاهرة، هيئة الكتاب ١٩٩٦م.

<sup>(</sup>۲) جاء بهامش النجوم الزاهرة: «قرية فى الشيال الغربى من غباغب، ويقال لها تل شقحب ذكرها دسود فى الكلام عن وادى العجم من ضواحى دمشق». النجوم الزاهرة لجيال الدين أبى المحاسن يوسف بن تغرى بردى ٨/ ١٥٩ هامش رقم ٣.

<sup>(</sup>٣) جاء بهامش نهاية الأرب للنويرى «ضبطها محقق السلوك ١: ٦٠ بتشديد الصاد وضمها، وفتح الفاء، وهو أحد المروج الواقعة حول مدينة دمشق». نهاية الأرب ٣٢/ ٢٨ هامش رقم ٤.

<sup>(</sup>٤) مآثر الإنافة في معالم الخلافة للقلقشندى، تحقيق عبد الستار أحمد فراج ٢/ ١٣٢ وما بعدها الكويت ١٩٦٤م.

وكان الذى جيَّش الجيوش وقادها إلى هذه الواقعة هو السلطان الناصر محمد بن قلاوون تاسع سلاطين الدولة المملوكية الأولى بمصر والشام وذلك فى زمن سلطنته الثانية (١).

وقد ذكر خبر هذه الواقعة بالتفصيل كلَّ من أبي بكر بن عبد الله بن أيبك الدواداري المتوفى سنة ٧٣٧هـ في الجزء التاسع من كتابه «كنز الدرر، وجامع الغرر»، وهو الجزء الذي قصره على ترجمة الملك الناصر محمد بن قلاوون، وأسهاه «الدر الفاخر في سيرة الملك الناصر» (٢)، وشهاب الدين النويري المتوفى ٧٣٧هـ في كتابه «نهاية الأرب في فنون الأدب» (٣)، وجمال الدين أبو المحاسن يوسف بن تغرى بردى المتوفى ٤٧٨ هـ في كتابه «النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة» وابن إياس الحنفي المتوفى ٩٣٠هـ في القسم الأول من الجزء الأول من كتابه «بدائع الزهور في وقائع الدهور» (٥).

وتشير كتب هؤلاء المؤرخين وتسجيلاتهم لأحداث الواقعة وما سبقها من مقدمات إلى مجموعة الأسباب التي دفعت الناصر محمد بن قلاوون إلى لقاء

<sup>(</sup>۱) تولى الناصر محمد بن قلاوون السلطنة ثلاث مرات: الأولى ٦٩٣هـ ومكث فيها أحد عشر شهرا، والثانية كانت عام ٦٩٨هـ ومكث فيها عشر سنين إلى عام ٧٠٨هـ، والثالثة كانت عام ٧٠٩هـ وظل بها إلى أن وافته المنية ٧٤١هـ. راجع التحفة المِسْكِيَّة في الدولة التركية لابن دقهاق ص ٩٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ينظر الكتاب المذكور من صفحة ٨٢ إلى صفحة ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر الكتاب المذكور المجلد رقم ٣٢ من صفحة ٢٦ إلى صفحة ٥٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر الكتاب المذكور المجلد الثامن من صفحة ١١٧ إلى صفحة ١٦٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر الكتاب المذكور الجزء الأول القسم الأول من صفحة ٢١٦ - ٤١٦.

التتار في هذه المعركة، وتصميمه على دحرهم بها أعدَّ لهم من عددٍ وعدَّة، وأول هذه الأسباب ما أعلنه من رغبته في نصرة الدين الحنيف، ونجدة أهل البلاد الشامية الذين أذهلهم الفَرَقُ من أنباء توجُّهِ التتار إليهم.

وهنا يجب أن نقف وقفة لنُبيِّنَ أنَّ المصادر التاريخية قد أشارت إلى أنَّ ملك التتار في ذلك الوقت كان قد أسلم، وسمى نفسه باسم «غازان محمود» وأرسل وفدًا إلى الناصر محمد بن قلاوون يترأسهم قاضي الموصل كمال الدين الشافعي(١)، وكان مع الوفد كتاب يعرض فيه القائد التترى الصلح على السلطان المملوكي، إلا أن الناصر محمدًا قد توجس خيفةً من صنيع الغازان محمود، وخشى أن يكون إظهار إسلامه مكيدة للإيقاع بالماليك، وأراد السلطان أن يحتاط لنفسه وفهم قاضي الموصل- وكان على ما يبدو ورعًا تقيًّا (٢) - ما يدور. بخلد السلطان فذكر له ولحاشيته «أنه ما يعلم من غازان وخواصه غير الصلح، وحقن الدماء، ورواح التجار ومجيئهم، وإصلاح الرعية»(٣) ثم أشار عليهم بها رواه عنه ابن تغرى بردى حيث قال «ثم إنه قال لهم: والمصلحة أنكم تَتَّفِقُون وتَبْقُونَ على ما أنتم عليه من الاهتمام بعدوكم، وأنتم فلكم عادة في كل سنة تخرجون إلى أطراف بلادكم لأجل حفظها، فتخرجون على عادتكم، فإن كان

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة: ٨/ ١٣٥.

<sup>(</sup>۲) أثنى الناصر محمد فى رسالته التى بعثها إلى القائد التترى على القاضى الموصلى بقوله: وونحن نعلم علمه ونُسكَةُ ودينه وفضله المشهور، وزهده فى دار الغرور، ولكن قاضى القضاة غريب عنكم، بعيد منكم، لم يطلَّع على بواطن قضاياكم وأموركم، ولا يكاد يظهر له خَفِي مستوركم». النجوم الزاهرة ٨ / ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) النجوم الزاهرة: ٨ / ١٣٩.

هذا الأمر خديعة فتكونون مستيقظين، وإن كان الأمر صحيحًا فتكونون قريبين منهم فينتظم الصلح، وتحقن الدماء فيها بينكما (١).

ويبدو أنَّ ما أشار به القاضى الموصلى على السلطان المملوكى ورجال حاشيته قد وقع منهم موقعًا عظيهًا، وآية ذلك أنهم أكرموه هو والذين أُرْسِلوا معه (٢)، وردوهم إلى القائد التترى بخطاب يطلب فيه الناصر محمد أن يرسل الغازان إليه برجل من خواص دولته يكون ممن إذا قطع بأمرٍ وقف المغول عنده، وذلك للتشاور معه فيها يجب أن تكون عليه الأمور من الصلح (٣).

وتشير المصادر التاريخية إلى أن القائد التترى لم يُجب الناصر محمدًا إلى ما طلب، وعزم على الركوب وقصد الشام، مما حدا بالناصر محمد إلى الاستعداد له وترقب تحركاته.

هذا هو السبب الأول أو الرئيسي في وقوع هذه المعركة كما نصّت عليه كتابات المؤرخين التي سبقت الإشارة إليها، إلا أنني أتصور أنه إلى جوار هذا السبب الأساسي كانت هناك مجموعة أخرى من الأهداف أو الغايات التي حركت الناصر محمدًا ودفعته إلى ملاقاة التتار في مرج الصُّفَّر.

وتأتى فى مقدمة هذه الأهداف أو الغايات رغبة الملك الناصر محمد بن قلاوون فى توسيع مملكته، وتوطيد دعائمها، وإظهار قوتها وشدة بأسها، وإرهاب خصومها، والثأر لنفسه وجيشه من جيش التتار وقائده غازان الذى

<sup>(</sup>١) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه: ٨ / ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) السابق نفسه: ٨/ ١٤٦.

ركبه الغرور بعد إنزاله هزيمة ساحقة بالجيش الممبوكي عند وادى الخازندار في ربيع الأول من عام تسعة وتسعين وستهائة من الهجرة (١).

على أن هناك سببًا آخر من أسباب هذه المعركة تجدر الإشارة إليه فى هذا المقام، وهو أن الناصر محمدًا أراد أن يثأر لنفسه، ولأخيه الأشرف خليل من جيش المغول كله، ذلك أن الأشرف خليل كان قد مات مقتولاً عام ٣٩٣ على يد حسام الدين لاجين المنصورى، ثم إنّ هذا القاتل كان قد اختبأ عن الناصر محمد فى مئذنة مسجد أحمد بن طولون، وكان ذلك بإيعاز من مدبر المملكة المصرية آنذاك زين الدين كتبغا المنصورى، وما إن خرج حسام الدين من مخبئه بعد أن هدأت الأمور حتى ثارت عماليك الأشرف خليل، وخرجت تطالب بالقصاص من قاتله، فها كان من زين الدين كتبغا إلا أن ألقى القبض عليهم ونكل بهم، ثم أخذ حسام الدين لاجين يُحَوِّفُ صاحبه كتبغا من الناصر محمد إذا كبر وترعرع حيث قال له: «متى كبر الملك الناصر لا يبقيك البتة، ولا يُبقى أحدًا كن تعامل على قتل أخيه الأشرف... والمصلحة خلعه وسلطنتك» (٢).

ويشير المؤرخون إلى أن كتبغا لم يُلق بالاً – فى أول الأمر – إلى كلام لاجين، ثم مازال لاجين به إلى أن قام بطلب «الخليفة والقضاة والأمراء، وتكلم معهم فى عدم أهلية الناصر محمد للسلطنة لصغر سنه، وأن الأمور لا بُدَّ لها من رجل

<sup>(</sup>۱) يراجع فى واقعة وادى الخازندار، وهزيمة جيش الناصر محمد فيها: نهاية الأرب للنويرى ٣١/ ٣٨٥ وما بعدها، والغزو المنويرى ٣١/ ٣٨٥ وما بعدها، والغزو المغولى أحداث وأشعار، لمأمون فريزجرار، ص ١٣٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) النجوم الزاهرة: ٨/ ٤٩.

كاملٍ تخافه الجند والرعية وتقف عند أوامره ونواهيه) (١). واستجاب الخليفة والقضاة والأمراء لطلب كتبغا (وخُلِعَ الملك الناصر محمد من السلطنة وتسلطن كتبغا، وجلس على تخت الملك) (٢).

وكل هذه الجرائم التي ارتكبها زين الدين كتبغا بدءًا من الإشراف على قتل الأشرف خليل، ومرورًا بإخفاء القاتل، والتنكيل بمن طالبوا بالقصاص منه، والسعى في عزل الناصر محمد عن السلطنة، كل هذه الجرائم قد أوغرت صدر الناصر محمد وملأته غيظًا وحقدًا ورغبةً في التشفى والانتقام لا من كتبغا وحده، وإنها من جنسه كله؛ إذ كان «أصله من التتار مِن سَبْى وقعة حمص الأولى التي كانت في سنة تسع وخمسين وستهائة (٩٥٦ هـ) فأخذه الملك المنصور قلاوون وأدبه ثم أعتقه، وجعله من جملة مماليكه، ورقاه حتى صار من أكابر أمرائه» (٣٠).

كانت هذه هى شبكة الظروف المعقدة التى دفعت السلطان الناصر محمد ابن قلاوون إلى التحفز للاشتباك مع التتريين متى سنحت الفرصة لذلك، وحين وردت الأنباء من حلب فى مطلع العام الثانى من القرن الثامن الهجرى إلى السلطان بعزم قازان على التحرك إلى بلاد الشام خرج الجيش المصرى لملاقاته، وكان عدده ثلاثة آلاف جندى، وكان ذلك فى شهر رجب من عام ٢٠٧هـ، وفى أثناء سير الجيش المصرى إلى بلاد الشام علموا بنزول قازان على الفرات، ووصول عساكره إلى الرحبة، وأنه بعث بثمانين ألف مقاتل إلى الشام يتقدمهم

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة: ٨/ ٤٩.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه ٨ / ٤٩.

<sup>(</sup>٣)السابق نفسه ٨/ ٥٥.

أحد أصحابه وهو قطلوشاه، وأنه كتب إلى نائب الشام عز الدين أيبك الأفرم يستميله، ويرغبه في الإذعان له ولجيشه، وأن الفزع من التتار كان قد استولى على الناس في حلب وحماه، ودفعهم إلى الخروج من ديارهم، والفرار إلى دمشق التي ما لبث أهلها أن استحوذ عليهم الفرق مما سمعوه من إخوانهم الحلبيين والحمويين عن بطش التتار، وفتكهم بأعدائهم، ونهبهم الأموال والثروات والخيرات التي يجدونها فيها يستولون عليه من البلدان، وقتلهم الشيوخ والأطفال والعجائز، وهتكهم الأعراض وفعلهم المنكرات، كل هذا الذي سمعه الدمشقيون جعلهم يفكرون في ترك مدينتهم، والهروب منها، قال ابن تغرى بردى: «فاستعد أهلُ دمشق للفرار، ولم يبق إلا خروجهم، فنودى بدمشق: مَن خرج منها حلُّ ماله ودمه الله واللافت - هاهنا- أن صاحب النجوم الزاهرة لم يعيِّن الذي قام بالمناداة أو أمر بها(٢)، وكان لابد والموقف هكذا أن يتحرك فيلق من جيش الشام لدحر التتريين قبل أن يصلوا إلى دمشق، وتحرك الجيش الشامي إلى حماه، وسار جيش المغول للقائه، والتقى الجيشان الشامي والمغولي عند بلدة تعرف بالقريتين، واستطاع جيش المغول أن يكبد الجيش الشامى خسائر فادحة، وواصل التتار زحفهم حتى وصلوا إلى قرية اسمها «عرض»، وعندها وجدوا أنفسهم في مواجهة جيش مقداره ألف وخمسمائة فارس، ودار القتال بين الفريقين، وانكسر التتار في هذه الجولة، وعندما وجد قطلوشاه أن جيش صاحبه الغازان محمود قد تعرض لما تعرض له في عرض،

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة: ٨/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) تشير رواية اليونيني إلى دور الإمام ابن تيمية في هذه الموقعة تُنْظَر هذه الرواية في الروض الزاهر بتحقيق الدكتور عمر عبد السلام تدمري ص ١٠١ وما بعدها.

جدً هو فى السير إلى مشق، والتقى الجيشان مرة ثانية عند شقحب، أو فى مرج الصُّفَّر، بعد أن انضم الجيش المصرى بقيادة الناصر محمد بن قلاوون إلى جيش الشام، وكان الناصر محمد، والخليفة المستكفى بالله أبو الربيع سليان وأمراء الماليك يقفون فى القلب، وكانت ميمنة الجيش تتكون من عساكر حماة، وكانت ميسرته تتكون من عساكر حلب وصفد، ودارت رحى الحرب، واستطاع الجيش المغولى أن ينال من ميمنة الجيش المملوكى فى أول الأمر إلى أن أدركها كلُّ من القلب والميسرة، واستمر القتال بين الجيشين من ظهر يوم السبت الثانى من شهر رمضان المبارك من عام ٢٠٧هـ إلى عصر يوم الاثنين رابع أيام الشهر الفضيل حينئذ، حتى تمَّ للجيش المملوكى النصر.

ولقد أشاد المؤرخون باستبسال الماليك وتصميمهم على دحر عدوهم وإحراز النصر؛ يقول ابن تغرى بردى: «وألحت الماليك السلطانية في القتال، وأظهروا في ذلك اليوم من الشجاعة والفروسية ما لا يوصف»(۱)، ويصف فرحة السلطان والعامة بالنصر فيقول: «وبات السلطان ليلته وأصبح يوم الثلاثاء وقد خرج إليه أهل دمشق، فسار إليها في عالم عظيم من الفرسان والأعيان والعامة، والنساء والصبيان لا يحصيهم إلا الله تعالى، وهم يضجون بالدعاء والثناء والشكر لله سبحانه وتعالى على هذه المنة، وتساقطت عبرات الناس فرحًا، ودُقَّتُ البشائر بسائر المالك، وكان هذا اليوم يومًا لم يُشَاهَد مثله، وثان

ويتحدث الصفدى عن هذه المعركة فيقول: «والذي أعتقده أنه من حين

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة: ٨/ ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه: ٨/ ١٦٣.

ظهر جنكيز خان ما جرى للمغول بعد واقعة عين جالوت، ولا إلى يومنا مثل واقعة شقحب، كادت تأتى على نوعهم فناء، فإن الموت أهَّل بهم ورحَّب، وما نجا منهم إلا مَنْ حصَّنه الأجل، أو اختار الأسر لما وجد من الوجل<sup>(۱)</sup>».

ويرى ابن حجر العسقلانى أن هذا النصر الذى أحرزه الناصر محمد بن قلاوون على التتار فى شقحب كان سببًا من أسباب استقرار ملكه يقول: «لم ير أحدٌ مثل سعادة ملكه، وعدم حركة الأعادى عليه برَّا وبحرًا، مع طول المدة، فمنذ وقعة شقحب إلى أن مات لم يخرج عليه أحد (٢)».

وما أشار إليه ابن حجر العسقلانى من استتباب الأمر للناصر محمد بن قلاوون، وعدم خروج أحد عليه بعد انتصاره فى شقحب أرى أنه كان راجعًا إلى السياسة التى انتهجها هذا السلطان المنتصر بعد قفوله من المعركة، وجلوسه على تخت الملك، إذ ما لبث أن بعث برسالة إلى القائد التترى المهزوم يهدده فيها ويتوعده ويقول له: «لقد نصحتك فها أرعويْتَ، وبذلت لك القول فها وعيت، وركبت فرس البغى أحر كميت»(٣).

والسلطان الناصر محمد فى هذه الفقرات من الخطاب يشير إلى ما سبق أن أومأنا إليه من أنه أرسل إلى القائد التترى قبل نشوب المعركة يطلب منه أن يقدم ما يدل على حسن نيته فى إيثار السلام، وتجنب الحرب، والرغبة فى الصلح، وذلك بأن يبعث رجلاً من خواص دولته للتفاوض مع الدولة المملوكية ورجالها، كها تشير هذه الفقرات أيضًا إلى إعراض الغازان، وعدم تقبله النصح،

<sup>(</sup>١) أعيان العصر وأعوان النصر لصلاح الدين خليل بن أيبك الصفدى: ١/٤.

<sup>(</sup>٢) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة لابن حجر العسقلاتي ٤/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) كنز الدرر: ٩/ ١٢١.

وإرساله المبعوث المطلوب.

وولج الناصر محمد من تذكير الغازان محمود بالنصح القديم إلى تقديم نصح آخر إليه في هذه الرسالة الثانية إذ قال له: «وإن شئت أن تقف معنا على الكتاب المبين، ولا تعثوا في الأرض مفسدين، فنخرج أنا وأنت عن بغداد والعراق، ونتركها لخليفة رسول الله إلى يوم التلاق، وإن سوَّلت لك نفسك بخلاف ذلك، فأنت لا محالة هالك، وعما قليل يخلو منك العراق والعجم، وتندم حيث لا ينفعك الندم، وقد أوضحنا لك الحق فلا تميل، وهديناك إلى أقوم سبيل، (۱).

ثم تأتى بعد هاتين الفقرتين فقرة يأخذ فيها التهديد شكلاً أكثر صرامة، وتبدو لغته أكثر وضوحًا وحدة؛ إذ يحذر الناصر محمد فيها الغازان محمود أن يمس مبعوثى الدولة المملوكية الذين حملوا إليه هذا الخطاب بأى لون من ألوان الأذى، ويطالبُهُ بالإسراع في مغادرة بغداد؛ يقول: «وتتقدم بإرسال رسلنا المرسولة إليك، ولا تعوقهم يكون وبالاً عليك» (٢)، ويقول له: «فاختر لنفسك إما الدخول إلى خراسان سريعًا، وإما الخروج عن الروم والعراق جميعًا» (٣).

ومما لا شك فيه أنَّ مثل هذا النصر المؤزر، وما تبعه من السياسة التى انتهجها الناصر محمد فى إرهاب أعداء دولته الطامعين فيها قد أديا – كما سبق أن أشرنا – إلى استتباب الأمور للسلطان المملوكي، وهذا بدوره قد أدى إلى إزاحة

<sup>(</sup>١) كنز الدرر: ٩/ ١٢١.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) السابق نفسه: ٩/ ١٢٢.

كثير من الهموم والآلام النفسية التى كانت تئن من ضغطها الشديد كل القوى الفاعلة فى المجتمع بصفة عامة، والمبدعون بصفة خاصة، ولهذا لم يكن غريبًا ولا عجيبًا أن يخلِّد الكتّاب والشعراء هذا النصر الخالد فى أعمالهم، وإبداعاتهم. يقول شهاب الدين النويرى: «وقد ذكر الناس هذه الغزوة نظمًا ونثرًا، ووقفتُ مما عُمل فيها على أشياء كثيرة» (1)، ويقول صاحب كنز الدرر: «ونطقت بعد ذلك ألسنة أهل الفضل من الأكابر الذين لأقدامهم صيغت رءوس المنابر (٢)».

ومما قيل في هذه المعركة وكُتِبَ من قصائد ورسائل كتاب علاء الدين بن عبد الظاهر (۲) الذي سياه «الروض الزاهر في غزوة الملك الناصر» وقد أورده بتهامه شهاب الدين النويري في نهاية الأرب (٤) وقال عنه: «ولما صنف المولى علاء الدين هذه الغزاة، وعُرِضَتْ على المسامع الشريفة السلطانية شمله الإنعام والتشريف السلطاني، ووَفَر حظُّهُ من ذلك، وقد سمعتُ هذه الغزوة من لفظه، ونقلتُها من حظه، وقد أتى فيها أورده بالواقعة المشاهدة، ووفَّى بقوله: إن الغائب إذا وقف على خبره يكون كمن شاهده (٥)».

ولم تحتفظ سجلات التاريخ بشيء مما كُتب عن هذه الواقعة نثرًا سوى هذا

<sup>(</sup>١) نهاية الأرب: ٣٢/ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) كنز الدرر ٩/ ٨٩.

<sup>(</sup>٣) هو علاء الدين على بن محمد بن عبد الله بن عبد الظاهر بن نشوان، ولد عام ٦٧٦هـ، وتوفى عام ٧١٧هـ، كان من كبار كتاب الإنشاء بالدولة المملوكية الأولى بمصر والشام. راجع ترجمته في أعيان العصر ٣/ ٤٨٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) ينظر: نهاية الأرب: ٣٢ / ٣٣ -٥٠.

<sup>(</sup>٥) السابق نفسه ٣٢/ ٥٠.

الكتاب، وقد اعتذر شهاب الدين النويرى عن إيراد ما سواه بقوله «وقد وقفت أيضا على جملة مما صنفه الفضلاء في خبر هذه الغزاة، وهذا الذي أوردته أتمها، وأكملها، وأكثرها استيعابا للواقعة من ابتدائها إلى انتهائها، فلذلك اقتصرت على إيرادها دون ما سواه (۱)».

أما ما كُتِبَ عن هذه المعركة شعرًا فقد احتفل المؤرخون به، وأوردوا منه نصوصًا كثيرة بعضها عبارة عن قصائد كاملة، وبعضها الآخر عبارة عن أجزاء من قصائد، أو أبيات مفردة استجادوها من بعض القصائد فدوّنوها دون غيرها من الأبيات.

ويهمنا - هنا - بطبيعة الحال أن نشير إلى ما احتفظوا به من النصوص الكاملة، ومن ذلك قصيدة شرف الدين بن الوحيد (٢) الراثية التي مطلعها (٣): - لقد تَمَّت النُّعمى وأوضِحتْ البُُشْرَى

وفد أُعْبَقَ الفيتحُ المِدِينُ لنسا نَسْرَا

ويبلغ عدد أبياتها ثلاثة عشر بيتا.

<sup>(</sup>۱) السابق نفسه ۳۲/ ۵۰. وفي عبارة النويرى خَلَلٌ؛ إذ الصواب أن يقول: «فلذلك اقتصرت على إيراده دون ما سواه».

<sup>(</sup>٢) هو شرف الدين محمد بن شريف بن يوسف المعروف بشرف الدين بن الوحيد الزُّرعى، ولد بدمشق عام ٦٤٧هـ، وتوفى بالقاهرة عام ٧١١هـ. راجع ترجمته فى أعيان العصر ٤/ ٤٦٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) أورد القصيدة كلَّ من: أبو بكر الدوادارى فى كنز الدرر ٩/ ٨٩- ٩٠، ومأمون فريزجرار فى «الغزو المغولى أحداث وأشعار» نقلاً عن كنز الدرر.

وقصيدة شمس الدين الطِّيْنِي (١) الفائية التي مطلعها (٢): بَـرْقُ الــصَّوَارِم للأبــصارِ يَخْتَطِـفُ

والنَّقْعُ يحكى سحابًا بالـدِّمَا يَكِـفُ

وقد بلغ عدد أبياتها خمسةً وتسعين بيتًا.

وقصيدة محمد البزاز المنبجي (٢) التي مطلعها(٤):

وافى على قدرٍ ما يختارُهُ القدرُ وجاء عمَّا جناه الدهرُ مُعْتَذِرُ وعلى قدد أبياتها أربعون بيتًا.

وتأتى رائية جمال الدين التبريزى التى خضت من أجلها فى هذا الحديث فى إطار الاحتفاء بهذا النصر وقد بلغ عدد أبياتها مائة وسبعة عشر بيتًا (٥)، وقد اخترتها دون

<sup>(</sup>۱) هو شمس الدين أحمد بن يوسف بن يعقوب المعروف بشمس الدين الطِيْبي، ولد سنة ٩٤٩هـ، وتوفى عام ٧١٧هـ. راجع ترجمته في أعيان العصر ١/ ٤٣٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) أورد بعض أبيات هذه القصيدة كلَّ من: ابن حبيب في درة الأسلاك في دولة الأتراك ١/ ٢٤٧، والصفدى في أعيان العصر ٥/ ٨٧ وما بعدها، ومأمون فريزجرار في «الغزو المغولى أحداث وأشعار القلاً عنهما، وقد وردت بتمامها في مسالك الأبصار في ممالك الأمصار لابن فضل الله العمري، ينظر مسالك الأبصار ٢١/ ٢٨٨ – ٢٩٥ منشورات المجمع الثقافي بأبي ظبي بتحقيق الدكتور محمد إبراهيم حوَّر، وعن هذا المصدر أوردها الدكتور تدمري بآخر تحقيق كتاب الروض الزاهر.

 <sup>(</sup>٣) هو بدر الدين محمد بن عمر بن أحمد بن المثنى المنبجى الشافعى، ولد بمنبج عام ٢٥٠هـ. وتوفى بمصر عام ٧٢٣هـ. راجع ترجمته فى أعيان العصر ٤/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) أورد هذا النص أبو بكر الدوادارى في كنز الدرر ٩/ ٩١ وما بعدها، ونقله عنه مأمون فريزجرار في «الغزو المغولي أحداث وأشعار» صفحة ١٥٩.

<sup>(</sup>٥) أورد هذا النص كلِّ من: أبو بكر الدواداري في كنز الدرر ٩/ ٩٣ وما بعدها، وشهاب=

غيرها مما أشرِتُ إليه من نصوص، وذلك لمجموعة من الأسباب هي:-

أولاً: أنَّ هذه القصيدة هي أطول هذه القصائد من حيث عدد الأبيات.

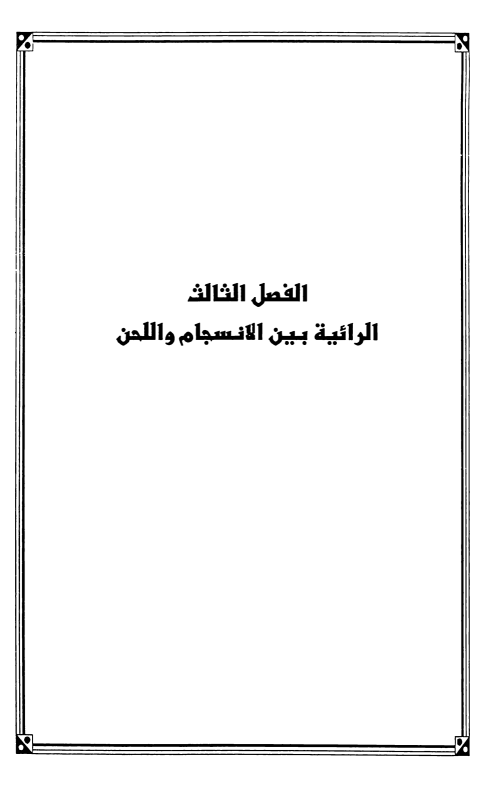
ثانيًا: أنها النص الشعرى الوحيد الذى أورده شهاب الدين النويرى فى نهاية الأرب بعد انتهائه من ذكر رسالة الروض الزاهر لعلاء الدين بن عبد الظاهر.

ثالثًا: أنه ينطبق عليها ما أشار إليه شهاب الدين النويرى عند حديثه عن رسالة علاء الدين بن عبد الظاهر من أن من قرأها كأنه قد عاين الواقعة وشاهدها، وربها كان هذا هو السبب الرئيسى الذى من أجله أوردها النويرى فى كتابه مكتفيا بها، ومعرضًا فى الوقت نفسه عن إيراد غيرها من النصوص.

رابعًا: ما لاحظته من أن هذه القصيدة تتميز عن غيرها مما أشرنا إليه من نصوص ببنائها الذي يشبه إلى حدٍّ كبير بناء الرسالة من حيث إن لها مقدمة، وموضوعًا، وخاتمة، ومن حيث إن غرضها الرئيسي قد صيغت عناصره الجزئية بترتيب منطقي وعقلاني، وكثيرًا ما كان الشاعر ينتقل إلى حقل السرد الأدبى ليحكي أحداث الواقعة.

خامسًا: ما لاحظته – أيضًا – من أن هذا النص يتميز عن غيره من النصوص التى قيلت فى هذه المناسبة بسمات فنية كثيرة لعل من أهمها وفرة النغم، وتنوع الأساليب التعبيرية، وكثافة الصور الشعرية، والتناص الدينى والشعرى، إذ كان الشاعر كثيرًا ما يتماس مع العديد من النصوص القرآنية، والحديثية، والأدبية، على ما سأبين فيها بعد.

<sup>=</sup> الدين النويرى فى نهاية الأرب ٣٢/ ٥١ وما بعدها، ومأمون فريز جرار فى «الغزو المغولى أحداث وأشعار» صفحة ١٧٣ وما بعدها.



أثنى على هذا النص العلامة ابن حجر العسقلانى إذ يقول – فى ثنايا ترجمته للشاعر – «ونظم فى وقعة التتار بشقحب قصيدة أولها: «الله أكبر جاء النصر والظفر»، وهى منسجمة (١)».

ويبدو أن صفة الانسجام كانت من صفات شعر جمال الدين التبريزى ونثره، وقد لاحظها كلُّ من ترجموا له، وعبَّروا عنها بالتعبير ذاته «منسجم»، أو بألفاظ أخرى تدل عليه من مثل قول الصفدى «يَشْعُر مثلَ الصَّبا إذا هبَّت، والقطر إذا نَبَّت، وينثر الدر مِن فيه نثرًا، ويكتب الرقعة كأنَّ صغرى وكبرى (٢)، لم تخرج تبريز مثل كلمة الإبريز».

ونقل ابن حجر عن الذهبى قوله «له شعر رائق، ومحاسن كثيرة (٤)»، ونقل ابن شاكر الكتبى عن الصلاح الصفدى قوله: «وكان فصيح العبارة،...، عذب الكلام، ينظم نظيًا عذبًا منسجيًا (٥)» وهذا الذى رواه ابن شاكر عن الصلاح الصفدى قاله الأخير في الوافي بالوفيات هكذا: «وكان فصيح العبارة،...، عذب الكلام، ينظم نظيًا عذبًا منسجيًا، فيه بعض شيء من اللحن الخفي جدًّا (٢)».

الدرر الكامنة: ٣/ ٨ – ٩.

<sup>(</sup>٢) يريد الصفدى أن يشير إلى أن جمال الدين التبريزى يكتب الورقة أو الصفحة بخط جيًّد أنبق، ولغة رشيقة دقيقة، وفى كلامه التلميح أو الإشارة، وذلك إذ يشير أو يُلمح إلى وصف أبى نواس للخمر فى قوله:

كَأَنَّ صغرى وكبرى من فواقعها . ` حصباءُ درِّ على أرضٍ من الذَّهَبِ (٣) أعيان العصر : ٣/ ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) الدرر الكامنة: ٣/ ٨.

<sup>(</sup>٥) فوات الوفيات: ٢/ ٣٦٨.

<sup>(</sup>٦) الوافي بالوفيات: ١٩/ ٥٦.

وأشار الصفدى أيضًا في غضون ترجمته للشاعر في أعيان العصر، وفي الوافي بالوفيات إلى أنه: «عمل مجلدة في الخطب وسمها بتحفة الألباء،...، وفي هذه الخطب مواضع خارجة عن الصواب من اللحن الخفيّ (١)».

وما أشار إليه الصفدى من وقوع جمال الدين التبريزى في اللحن له ما يؤكده في هذا النص الذي نتعرض له بالدرس، ففي البيت الرابع والثانين من أبيات القصيدة وقع الشاعر في الإقواء الذي هو عيب نحوي من عيوب القافية (٢) وهو «أن يختلف إعراب القوافي فتكون قافية مرفوعة مثلاً، وأخرى مخفوضة (٣)».

إن التبريزي يتخلص من الحديث عن دمشق إلى مديح الخليفة أبى الربيع سليهان، والسلطان الناصر محمد فيقول:

٨٣ - بالله عَدُوى على مَنْ رامها بأذًى

وبالخليفة والسسُّلطانِ أَنْتَصِرُ

٨٤ - هما مَلاذكُم في كُلِّ نائِبَةٍ

بالروع أفديهما والسمع والبصر

ففي البيت الثاني، وفي الشطرة الثانية منه قد عطف السمع على الروح، ولما كانت الروح مجرورة بالباء كانت السمع هي الأخرى مجرورة، ثم عطف على هذا

<sup>(</sup>١) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٢) القافية تاج الإيقاع الشعرى: أ. د. أحمد كشك ص ١٠٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) نقد الشعر: لقدامة بن جعفر بتحقيق وتعليق الدكتور محمد عبد المنعم خفاجي ص١٨١.

المجرور بالعطف كلمة أخرى هي كلمة «البصر»، ومن هنا وجب أن تكون مجرورة هي الأخرى في صنعة النحو، ولما كانت لفظة البصر هي اللفظة التي تحتوى على حرف الروى الذي تنتسب إليه القصيدة من أولها إلى آخرها، وهو الراء، ولما كانت هذه الراء مضمومة من أول النص إلى آخره فإن كسرها – ها هنا- يُعَدُّ عيبًا نحويًا من عيوب القافية، ولاشك أنه من اللحن الخفي الذي أشار إليه الصفدى؛ لأن انشغال المبدع بسلامة الإيقاع الموسيقي للبيت قد صرفه عن الالتفات إلى ما وقع فيه من اللحن النحوى.

ولعلَّ من اللحن الخفيِّ في هذا النص – أيضًا – ما وقع فيه الشاعر من الضرائر؛ إذ إن الضرورة «عند جمهور العلماء العرب عبارة عن مخالفة المألوف من القواعد في الشعر سواء ألجئ الشاعر إلى ذلك بالوزن أو بالقافية أم لم يُلْجَأُ<sup>(1)</sup>».

ومخالفة المألوف من القواعد خطأٌ وغلط على حدِّ قول ابن فارس الذي يرى أن الشعراء «يخطئون كما يخطئ الناس، ويغلطون كما يغلطون "، وأنه «لا معنى لقول من يقول: إن للشاعر عند الضرورة أن يأتي في شعره بها لا يجوز (٣)».

وفى هذا النص تتعدد الأمثلة الدالة على وقوع الشاعر فى الضرائر، وهى فى تعددها تشمل كلّ أنواع الضرورة؛ إذ كان منها ما يتعلق بالضرائر النحوية، فمن الأمثلة الدالة على وقوع الشاعر فى

<sup>(</sup>١) الصواب والخطأ في اللغة، للدكتور رمضان عبد التواب، مقالٌ في مقدمة تحقيقه كتاب ذم الخطأ في الشعر لابن فارس، يراجع الكتاب المذكور: ص ٦.

<sup>(</sup>٢) ذم الخطأ في الشعر لابن فارس تحقيق الدكتور رمضان عبد التواب: ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) الصاحبي في فقه اللغة العربية، وسنن العرب في كلامها لابن فارس: تحقيق السيد أحمد صقر ص ٤٦٨.

بعض الضرائر الصرفية قوله في البيت التاسع عشر واصفًا احتدام المعركة: ١٩ - والجسوُ أغسر والتاتسارُ زَاحِفَةٌ

مِثْلَ الجَرَادِ على الدُّنْيَا قد انْسَشَرُوا

وقوله في البيت الثامن والسبعين:

٧٨- ولا تخـــافوا مـــن التاتـــارِ مَجْلَبَـــةً

مِنْ بَعْدِ ما ارتفع التدليسُ والغَرَرُ

وموضع الاستشهاد في هذين البيتين أن الشاعر قد أشبع فتحة التاء الأولى من لفظة التتار فيهما، حتى صارت ألفًا، وربها كانت غايته من ذلك أن يحافظ على سلامة التفعيلة الثالثة من تفعيلات، البيت – وهي مستفعلن – من الخبن، إذ إن البيت من البسيط، والشائع في مستفعلن الثانية من كل شطر في حشوه سلامتها(۱).

على أننا نحب أن نشير إلى أنه لم يكن بحاجة إلى المحافظة على سلامة هذه التفعيلة؛ لأن وزن البيت يستقيم بدون هذه المحافظة، حيث ورد خبن مستفعلن الثانية من كل شطرة في حشو البسيط التام على قلةٍ في نصوص الجاهليين (٢).

وفى البيت السابع والعشرين من النص يتحدث التبريزي عن لجوء التتار إلى الاحتماء بشماريخ الجبال هربًا من سيوف الماليك فيقول:

٢٧ - لاذُوا بِشَمِّ شَسَادِيخِ الجِبَالِ فَسَا

حَمَـــتُهُمُ قَلَـــلٌ منهـــا ولا مُغَـــرُ

<sup>(</sup>١) موسوعة موسيقي الشعر عبر العصور والفنون للدكتور عبد العزيز نبوي ١/١٤.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

وموضع الاستشهاد في هذا البيت أن الشاعر قد جمع الاسم على غير صيغة جمعه في قوله «مغر»، ذلك أن الشاعر في هذا البيت يشير إلى أن التتار لما رأوا الجيش المملوكي قد أحاط بهم، وأن مآلهم إلى القتل أو الأسر لاذوا بالجبال فمنهم من صعد إلى قممها، ومنهم من دخل كهوفها ومغاراتها، ومع هذا لم تحمهم الكهوف والقمم، ومن هنا يتبيّن أن الشاعر قد استخدم «مغر» على أنها جمع لـ «مغارة»، وهذا خطأ لأن لفظة «مغارة» تجمع على مغارات، وقد قال ابن منظور في لسان العرب «المغار والمغارة كالغار، وفي التنزيل العزيز: لو يجدون ملجأ أو مغارات أو مُدخَلاً.. »(١).

ومن الأمثلة الدالة على وقوع الشاعر فى بعض الضرائر النحوية قوله فى البيت الحادى والأربعين واصفًا ما آل إليه قتلى التتار من أنهم صاروا طعامًا لوحوش البرية:

# ٤١- لم يُقْبِ بَرُوا في نسواويسٍ ولا جُسدُثٍ

وإنَّسا في بطونِ الوحشِ قد قُبِرُوا

وموضع الاستشهاد في هذا البيت أن الشاعر قد صرف الممنوع من الصرف في قوله «نواويس» بالتنوين، وذلك أن النحاة قد قرروا أن كل جمع بعد ألف جمعه حرفان صحيحان أو ثلاثة أحرف أوسطها ساكن منع من الصرف، أي منع من التنوين (٢)، ولفظة نواويس جمع ناووس، قال ابن منظور «والناووس: مقابر

<sup>(</sup>۱) اللسان: ٥/ ٣٣١٣.

 <sup>(</sup>۲) اللغة والكلام أبحاث في التداخل والتقريب، للدكتور أحمد كشك، ص٥٧. نشر مكتبة النهضة المصرية، القاهرة ٩٥.

النصارى، إن كان عربيًا فهو فاعولٌ منه (۱)، يريد الشاعر أن يقول إن قتلاهم لم يُدْفَنُوا فيها اعتاد أن يدفن النصارى فيه موتاهم من النواويس، كها أنهم لم يدفنوا في قبور، وربها كان ذلك من شدة كثرتهم، وعدم التفات ذويهم إلى ما يجب من حقوقهم؛ لانشغال من نجا من الموت في هذه المعركة منهم بنفسه، وكان من جراء ذلك أن صار القتلى طعامًا للوحوش في البريَّة.

على أن هذا الذى لجأ إليه التبريزى من صرف هذه اللفظة «نواويس» إنها كان ليحافظ على سلامة «مستفعلن» الثانية من الشطرة الأولى من البيت كى لا يدخلها الطيُّ.

وفى البيت الثامن عشر من أبيات النص صرف الشاعر لفظة «صوالج» التى لا تنصرف، وذلك حيث يقول واصفًا الملحمة الدائرة بين الماليك والتتريين: ١٨ - لها السَّنَابِكُ في الميُدَانِ قَدْ حُنِيَتْ

## صوَاجًا ولها روسُ العِدَا أَكُرُ

لأنه بغير تنوينها ينكسر وزن البيت؛ لأن مستفعلن حينئذ سيكون قد دخلها الشكل، الذى هو اجتماع الخبن والكف، وهو نوع من أنواع الزحاف المزدوج لا يدخل إلا على تفعيلتين أولاهما فاعلاتن، والأخرى مستفع لن التى تتكون من وتد مفروق بين سببين خفيفين، ولا يدخل أبدًا تفعيلة مستفعلن التى تتكون من سببين خفيفين يليهما وتد مجموع التى هى إحدى التفعيلتين اللتين تتكون منهما التشكيلات المختلفة لبحر البسيط(٢).

<sup>(</sup>١) اللسان ٦/ ٥٧٥٤.

<sup>(</sup>٢) يراجع في هذا: أوزان الشعر العربي وقوافيه دراسة وتحليل للدكتور إبراهيم الإدكاوي=

وفي هذا البيت نفسه وقع الشاعر في ضرورة أخرى لكنها من الضرائر الصرفية، وذلك حين حذف الهمزة من كلمة «رءوس»، وإذا كان حذف الهمزة للتخفيف يجيزه النحويون واللغويون العرب نظرًا «لتباعدها من الحروف، وثقل مخرجها، وأنها نبرة في الصدر»(۱)، فإن معنى هذا بمفهوم المخالفة أن الأصل في نطقها هو تحقيقها، شأنها في ذلك شأن بقية الحروف، ومن ثم فإن حذفها في سعة الكلام يعدُّ لحنًا، ثم إن حذفها في الشعر يعدُّ ضرورة، وهو – هاهنا - في هذا البيت ضرورة، مستحسنة للمحافظة على سلامة البينة الإيقاعية لتفعيلة مستفعلن الثانية من الشطرة الثانية من البيت.

ونستطيع أن نزيد هذا الأمر ايضاحًا بتقطيع الشطرة التي وقعت فيها هاتان الضرورتان مرتين: أولاهما بعد منع «صوالج» من الصرف، وتحقيق همزة «رءوس»، وثانيتهما مع صرف لفظة «صوالج»، وتخفيف همزة «رءوس» كما بالنص، ففي الحالة الأولى تكون التفعيلات هكذا:

| أكرو | رءوسلعدا | ولها | صوالج |  |
|------|----------|------|-------|--|
| 0/// | 0//0/0// | 0/// | //0// |  |

<sup>=</sup> ص ٣٣، الطبعة الأولى ١٩٩٦، وقد حدّد - رحمه الله - البحور التي تقبل تفعيلاتها الشكل فقال «ويقع في المديد والرمل، وفي الخفيف والمجتث».

<sup>(</sup>۱) المقتضب لأبى العباس محمد بن يزيد المبرد، تحقيق الأستاذ محمد عبد الخالق عضيمة، طبعة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة ١٩٩٤، ١/ ٢٩٢، ويراجع الضرورة الشعرية في النحو العربي، للدكتور محمد حماسة عبد اللطيف، مكتبة دار العلوم. القاهرة ٧٩، ص ٢٤٢ وما بعدها.

أدى تحقيق الهمزة إلى كسر فعلن الوزن حين زادت حركة فى أول مستفعلن فتكونت تفعيلة تتركب من وتدين مجموعين بينها سبب خفيف ولا يوجد لها نظير فى التفعيلات الخليلية.

تفعيلة مشكولة دخلها الخبن، فعلن وهو حذف الثانى الساكن، والكف وهو حذف السابع الساكن وهو متنع في هذه التفعيلة.

وفي الحالة الثانية تكون التفعيلات هكذا:

صوالجن ولها روسلعدا أكرو //٥//٥ //١٥ //٥ //٥ متفعلن فعلن فعلن فعلن

والسؤال الذي يطرح نفسه الآن: إذا كان هذا النص يكتظ بها حاولنا جلاءه هما ألمح إليه الصفدي من وقوع جمال الدين التبريزي في اللحن الخفيَّ جدًّا إذا نظم أو نثر، فكيف جاز لابن حجر العسقلاني أن يصفه بالانسجام؟ هل كان العلامة ابن حجر المحدث المؤرخ لا يدري شيئًا عن العروض والقافية؟، هذا مستبعد لما نعلم من أنه – إلى جوار كونه شاعرًا مفلقًا – كانت له قدم راسخة في النقد الأدبى بصفة عامة، وفي النقد العروضي بصفة خاصة، والدليل على ذلك أنه ألف كتابًا اسمه «قذى العين من نظم غراب البين» (١) أداره على نقد ألفية بدر

<sup>(</sup>١) كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون لحاجي خليفة، الجزء الخامس الخاص بأسهاء المؤلفين وآثار المصنفين من كشف الظنون لإسهاعيل باشا البغدادي ص١٣٠.

الدين العينى التى نظمها فى سيرة الملك المؤيد شيخ المحمودى نقدًا عروضيًا، وأورد محقق ديوانه ضمن ما أورد من مؤلفاته فى اللغة «تحرير مقدمة فى العروض<sup>(۱)</sup>».

ثم كيف جاز للصفدى قبله أن يجمع فى وصفه نظم الرجل بين العذوبة والانسجام من ناحية، واللحن الخفى جدًّا من ناحية ثانية؟

أليس اللحن - خفى أو ظهر - خرقًا للقاعدة، وخروجًا على الانسجام؟؛ لابد أن الانسجام - إذن - متعلق الأسباب فى اصطلاحهم بمعينيه اللغوى والبديعى، ف: «انسجم الماء والدمع فهو منسجم إذا انسجم أى انصبً (٢)».

ولا شك أن صاحب اللسان يقصد بقوله: «أى انصبّ» معنى التحدر، فقد قال في مادة (صبب) «والماء ينصبُّ من الجبل، ويتصبَّبُ من الجبل أى يتحدر (٢)»، وعلى هذا فهو يريد أن يشير إلى أنه ينزل من أعلى إلى أسفل في سرعة وتدفق، حيث لايمنعه مانع، ولا يعوق سبيله عائق، وهذا المعنى اللغوى للانسجام يتطابق معه كل المطابقة معناه الاصطلاحي عند أصحاب البديعيات، فها هو ذا صفي الدين الحلى يقول: «الانسجام هو أن يكون الكلام مُتَحَدِّرًا كتحدر الماء المنسجم لسهولة سبكه، وعذوبة ألفاظه، وعدم تكلُّفِه، ليكون له في القلوب موقع، وفي النفوس تأثير مع، خُلُوِّه من البديع (١٤)».

<sup>(</sup>۱) ديوان ابن حجر العسقلاني، تحقيق الدكتور صبحى رشاد عبد الكريم، نشر دار الصحابة للتراث بطنطا، الطبعة الأولى عام ۱۹۹۰م- مقدمة التحقيق: ص ۱۰.

<sup>(</sup>٢) لسان: ٣/ ١٩٤٧.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: ٤/ ٢٣٨٥.

 <sup>(</sup>٤) شرح الكافية البديعية في علوم البلاغة ومحاسن البديع لصفي الدين الحلّى، تحقيق =

ويقول ابن حجة الحموى: «المراد من الانسجام أن يأتى لِخُلُوِّه من العقادة كانسجام الماء في انحداره، ويكاد لسهولة تركيبه، وعذوبة ألفاظه أن يسيل رقه..، وعلى هذا أجمع علماء البديع في حدِّ هذا النوع فإنهم قرروا أن يكون بعيدًا عن التصنع، خاليًا من الأنواع البديعية إلا أن يأتى في ضمن السهولة من غير قصد (١)».

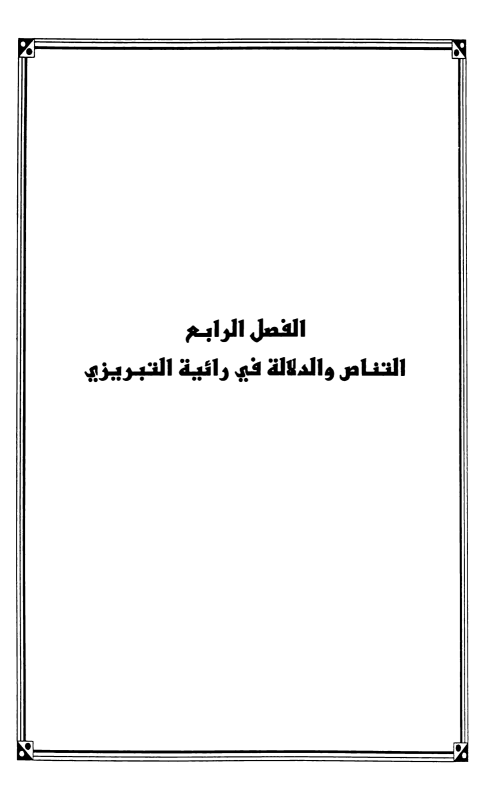
ومن هذين النصين اللذين سقناهما من شرح الكافية البديعية لصفى الدين الحلى، ومن خزانة الأدب لابن حجة الحموى يتضح أن بديعيًّى القرن الثامن الهجرى يشترطون فى انسجام النص عددًا من الشروط من أهمها أن يكون خاليًا من عيوب فصاحة اللفظة المفردة، وأن يكون خاليًا من التعقيد بمستوييه اللفظى والمعنوى، وأن يكون خاليًا من الفنون دون قصيد أو تعميًّد من الشاعر.

واشتراطهم خلُوَّ النص من هذه الأمور جميعها حتى يكون منسجهًا معناه أنهم يزيلون جميع أنواع العوائق التي من الممكن أن تحول دون تدفقه وتحدُّره.

ومعنى هذا أن لا علاقة للانسجام في الشعر - حسب تصورهم - بمخالفة القواعد النحوية إلا إذا أدّت هذه المخالفة إلى وقوع الشاعر فيها يعيب فصاحة ألفاظه المفردة، أو فيها يؤدي إلى تعقيد تراكيبه لفظيًّا أو معنويًّا.

ولقد خلت رائية التبريزى – على الرغم من وقوعه فى بعض الضرائر – من العقادة فى ألفاظه وتراكيبها، وما وجدناه فيها من الفنون البديعية جاء عفوًا دون قصد أو تصنع، ومن ثمَّ فقد توافرت فيها شروط الانسجام، وصحَّ وصف ابن حجر لها به.

الدكتور: نسيب نشاوى مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق ١٩٨٣ م. ص ٢٦٤.
 (١) خزانة الأدب: لابن حجة الحموى ١/ ٤١٧.



يأتى الحديث عن التناص الدينى والأدبى في هذا السياق من تحليل النص ليحقق – فيها أتصور – فائدتين على قدر كبير من الأهمية أولاهما: الكشف عن ثقافة المبدع في تنوعها، والثانية: جلاء نقاط التهاس التي وقعت في هذا النص مع ما سبق من ميراث العربية الديني، والثقافي، والأدبى.

والمدقق فى قراءة هذا النص يلحظ أن الشاعر كثيرًا ما يتهاس مع آيات الكتاب العزيز، وأحاديث النبى ﷺ، وقصائد شعراء العربية الكبار ولاسيها فى العصر الجاهلي، والعصرين الأموى والعباسى.

ولن يقف دورى في هذا الجزء من البحث على رصدها وحسب - على ما في رصدها من دلالة على الخلفية الثقافية للمبدع كما سبق أن أشرت- وإنها سأحاول تَجْلِيَةَ دورها في تعميقه المعانى والأفكار التي أراد الشاعر بثها في نفوس مستمعيه، وإماطة اللثام عن القيم الجمالية التي خلعتها على القصيدة، باعتبار هذه النصوص التي تماس معها الشاعر قطعًا من الموزايك على حد تعبير جوليا كريستيفا(۱).



<sup>(</sup>۱) التناصية، لليون سومفيل، ترجمة وائل بركات، مجلة علامات المجلد السادس، الجزء الواحد والعشرون، جدة، سبتمبر ١٩٩٦، ص ٢٣٦.

#### المبحث الأول التناص مع القرآن الكريم

وليس من المستغرب أن تكون أكثر نقاط التهاس في هذا النص مع القرآن الكريم، وذلك لما نعلم من أن الشاعر كان يتبوأ عددًا من الوظائف الدينية الكبرى في عصر الدولة المملوكية الأولى، وعلى رأس هذه الوظائف «وظيفة الخطابة»، فقد أشار من ترجموا له إلى أنه ناب عن ابن جماعة في الخطابة (۱۱) والخطيب بحاجة إلى حفظ نصوص الكتاب العزيز ليستشهد بها في خطابته، وليقتبس منها ما يُدَعِّمُ به آراءه التي يذيعها في الناس، وقد ذكر كلُّ من ترجموا للرجل أنه حفظ القرآن الكريم وجوَّده، ونقلوا عنه قوله «وقرأتُ القرآن على الزواوى» (۲)، وقوله «وجَوَّدْتُ الختمة على الزواوى» (۳).

كما تولى جمال الدين التبريزى وظيفة القضاء، وأهَّله لهذه الوظيفة أنه كان فقيها شافعيًّا (٤)، حيث نصت كتب التراجم على أنه درس الفقه على كبار فقهاء عصره مثل تاج الدين الفزارى، ونجم الدين الموغانى، وابن جماعة (٥) ثم «تولى القضاء بسلميَّة، وعجلون، وقضاء القضاة بصفد» (١) من جهة جمال الزرعى (٧)،

<sup>(</sup>١) الدرر الكامنة: ٣/ ٨.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) أعيان العصر، وأعوان النصر: ٣/ ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) السابق نفسه: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٥)الدرر الكامنة: ٣/ ٨.

<sup>(</sup>٦) أعيان العصر: ٣/ ١٢٤.

<sup>(</sup>٧) السابق نفسه: ٣/ ١٢٥.

وهذه البلدان الثلاثة من بلدان الشام العريقة، ثم توجه إلى مصر مع ابن جماعة الذى ولاه قضاء دمياط، وظل بهذه الوظيفة إلى أن وافته المنية سنة أربعين وسبعائة (١).

على أن القرآن الكريم - إلى جوار أنه المصدر الأول من مصادر التشريع الإسلامي التي يحتاج الفقيه أو القاضي إلى معرفتها، وفهمها، وحفظ نصوصها يمثل محور ارتكاز في ثقافة المبدع المسلم بصفة عامة، فهو يستدعيه في كثير من السياقات التعبيرية التي ينشئها تعبيرًا عن أحاسيسه ونوازعه، وتبيانًا لآرائه، وإفصاحًا عن مواقفه مما يدور حوله من أحداث.

وهناك جانب آخر تجدر الإشارة إليه، وهو ما بين الموضوع الكلى العام الذى يدور حوله هذا النص، وبعض آيات القرآن الكريم وسوره من علاقة أو رابطة، ذلك أن الموضوع الكلى العام للنص هو الإشادة بنصر الله تعالى للمصريين على التتريين، ووصف موقعة مرج الصُّفَّر، وآيات القرآن الكريم وسوره ممتلئة بالحديث عن كثير من المعارك الحربية التي وقعت بين جند الحق وجند الباطل لا في عصر الرسالة الخاتمة وحدها، وإنها في عصر الرسالة المحمدية، وما سبقه من عصور.

ولقد ظلت هذه الآيات والسور - ومازالت- معينًا ثرًّا يتوارد عليه الكتاب والشعراء، ويقتبسون منه ما يثرى نصوصهم، بالتعبيرات والصور إيهانًا منهم بأن القرآن العظيم هو كتاب العربية الأعلى، وتاج بيانها الأسمى.

لهذه الأسباب جميعها أرجع كثرة نقاط التهاس التي وردت في هذا النص

<sup>(</sup>١)السابق نفسه: ٣/ ١٢٥، ١٢٥.

الشعرى مع بعض مفردات القرآن الكريم وتراكيبه.

وأول المواضع التي برز فيها تأثير المعجم القرآني على لغة الشاعر هو قوله في البيت التاسع متحدثًا عن الجنود المصريين في مواجهة جحافل التتار:

٩- كِنَانَـةُ اللهِ مَـصْرٌ جُنْـدُهَا ثَبَتَـتْ لارَيْـبَ فِيْـهِ وَجُنْـدُ اللهِ تَنتَـصِرُ فَفَى هذا البيت لا تحظيء العين ظاهرة استخدام التركيب القرآنى ﴿ لَا رَيْبَ فِيهِ فَهِ، وهو تركيبٌ تكرر عشر مرات فى القرآن الكريم (١)، وقد لاحظنا أن وروده فى سبع منها كان فى سياق الحديث عن يوم القيامة وهي قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَاۤ إِنّكَ جَامِعُ ٱلنّاسِ لِيَوْمِ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (٢) وقوله عزّ شأنه: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (٢) وقوله عزّ شأنه: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ لاّ إِلَنهَ إِلاّ هُو ۚ لَيَجْمَعَنّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (١)، وقوله عز وجل: ﴿ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (١)، وقوله عز وجل: ﴿ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَهُمْ أُجَلًا لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾ (١)،

<sup>(</sup>۱) يراجع المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، وضعه محمد فؤاد عبد الباقى، طبعه دار الشعب، القاهرة، دون تاريخ، ص ٣٢٩، وقد أخرجت من دائرة الإحصاء المواضع التى يكون فيها مجرور (ف) ضمير الغائب الدال على المفردة المؤنثة كما في قوله تعالى (وأن الساعة الاريب فيها) سورة الكهف آية ٢١، ولقد تكرر هذا التركيب أربع مرات في سور الكهف، والحج، وغافر، والجاثية، وكان الضمير في كل مرة يعود على الساعة.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: آية رقم ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: آية رقم ٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: آية رقم ٨٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام: آية رقم ١٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء: آية رقم ٩٩.

وقوله تعالى: ﴿ لِتَنْذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُنذِرَ يَوْمَ ٱلْجَمْعِ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُ مُحُيْمَ تُمَّ يُمْمَكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (٢). كما لاحظنا أن وروده فى ثلاثة المواضع المتبقية من المواضع العشرة، كان فى سياق وصف القرآن العظيم وهو قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (٤) وقوله نعالى: ﴿ وَلَا كِنَا لُو الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (١) وقوله نعالى: ﴿ وَلَا كِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ (١) وقوله نعالى: ﴿ وَلَا كِتَابُ لَا رَيْبُ فِيهِ هُ رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ﴾ (٥).

على أن الشاعر كان من الممكن سياقه التعبيرى أن يستخدم كلمة أخرى من الكلمات التى يُظَنُّ أنها ترادف كلمة «ريب» في معناها مثل كلمة «شكّ» على سبيل المثال، فيقول «لاشك فيه»، وهو تعبير إلى جوار مقاربته في المعنى لتعبير «لاريب فيه» موافق أيضًا لبنية البيت الإيقاعية فلهاذا لم يفعل؟

ليس أمامنا هنا سوى افتراضٍ من افتراضين:

<u>الأول:</u> أن مفردات القرآن الكريم وتراكيبه التى غاصت عند الشاعر فى اللاوعى كانت تستدعى بطريقة لا إدارية لتجد نفسها داخلة فى غضون سياقاته التعبيرية.

الثاني: أن الشاعر قد عمد عمدًا إلى هذا التعبير القرآني، وآثره دون غيره

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: آية رقم ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية: آية رقم ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آية رقم ٢

<sup>(</sup>٤) سورة يونس: آية رقم ٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة السجدة: آية رقم ٢.

من التعبيرات الأخرى قصدًا منه إلى تعميق المعنى الشعرى لما يعلم أولاً من الفروق اللغوية الدقيقة بين الشك والريب، فلقد قال الفخر الرازى فى تفسير معنى الريب: «الريب قريبٌ من الشك، وفيه زيادة، كأنه سوء ظن»(۱)، ثم لما يعلم الشاعر ثانيًا من خصوصية التعبير القرآنى، فحين يتحدث المولى –عز شأنه —عن يوم القيامة، أو عن القرآن الكريم ويصفه بأنه «لاريب فيه» فمعنى ذلك أنه يريد «نفى كونه مظنة للريب بوجه من الوجوه»(۱)، وأن يثبت أنه «لا شبهة فى صحته»(۱)، وأنه «بلغ من الوضوح إلى حيث لا ينبغى لمرتاب أن يرتاب فيه» (١).

ولأن الشاعر في موقف الزهو والفخر بها حققه الجنود المصريون من النصر، ولأنه – أيضًا – في موقف امتداح للخليفة أبى الربيع سليهان، وللسلطان الناصر محمد بن قلاوون، فقد أراد أن ينتهج السبيل الذي يتطلبه هذان الموقفان من المبالغة والإغراق في نفى ما يريد أن ينفى من عرر النقائص الفاضحة، وفي إثبات ما يريد أن يثبت من غرر الخصائص الواضحة فعمد إلى هذا التركيب القرآني، وأدرجه في سياق نظمه، مستغلاً طاقاته وايجاءاته التعبيرية في نفى مظنه الريب عن استبسال الجنود المصريين في المعركة.

وفي البيت التاسع عشر يصف الشاعر زحف التتار فيقول:

<sup>(</sup>۱) مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير لفخر الدين الرازى. الناشر دار الغد العربي. الطبعة الأولى، القاهرة ۱۹۹۲م، ۱/ ۳۷۸.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه: ١/ ٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٤) السابق نفسه ١/ ٣٧٨–٣٧٩.

## ١٩ - والجَــوُّ أغــبر والتاتَــارُ زَاحِفَــةٌ

مِثْلَ الجَرَادِ على الدُّنْيَا قد انْتَشَرُوا

إن الشاعر فى الشطرة الثانية من هذا البيت يتناص مع قوله تعالى فى سورة القمر: ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ كَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ كَا أَبْصَارُهُمْ اللَّهُ عَنْرُهُ (١).

والقرآن الكريم في هاتين الآيتين يتوجه بالخطاب إلى النبى على قائلاً: فانصرف عن مشركي مكة يا محمد، فقد أقمت الحجة، ولسوف تبصرهم في يوم البعث والنشور وقد خرجوا من قبورهم أذلاء صاغرين، قاصدين أرض المحشر في فزع وذهول(٢).

وتشبيه خروج الناس من أجداثهم - يوم البعث - بالجراد يدل على ملمحين هما: كثرة أعدادهم، وسرعة خروجهم مع الاضطراب والتموج والجلبة (٦)، أما الكثرة فلأن جميع الخلائق من لدن آدم عليه السلام ستخرج من قبورها للجزاء والحساب، وأما السرعة فلأنهم حينئذ مأمورون مفطورون على تلبية النداء بالخروج، لا يستطيع أحدٌ أن يتباطأ أو يتخلف لأنه لا يملك إرادة التباطؤ أو التخلف، وكأن القرآن الكريم يريد بهذا التشبيه أن يرسم للقارئ صورة لانسداد الآفاق على رحابتها أمام ناظريه بالبشر.

<sup>(</sup>١) سورة القمر: الآيتان ٦، ٧.

<sup>(</sup>٢) يراجع تفسير الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي طبعة دار الشعب: ص ٦٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير الكشاف للإمام الزمشخرى: الطبعة الأولى بمطبعة مصطفى محمد صاحب المكتبة التجارية الكبرى ١٣٥٤هـ، جـ٤، ص٤٤.

ولا شك أن الشاعر قد أراد باستخدام هذا التشبيه القرآنى هذه المعانى جميعها، وكأن التبريزى يريد أن يقول: ما إن اشتعل فتيل الحرب حتى أقبل التتار من كل حدب وصوب، فى كثرة كاثرة، مع السرعة والجلبة، والاضطراب والتموج، قاصدين أرض المعركة، حتى ليخيل إليك أنهم قد تُنُودِي عليهم أن اخرجوا، وما هى إلا فترة وجيزة حتى امتلأ بهم الفضاء الرحب، وسُدَّت الآفاق أما الناظرين إليهم بها تتابع من حشودهم، ولم يعد الإنسان بمقدوره أن يفتح عينيه من كثرة ما يتصاعد من الغبار الناتج عن اصطكاك أقدام خيول الجحافل الزاحفة بالأرض.

وفى البيت الخامس والعشرين يتحدث الشاعر عما فعله المهاليك بالتتريين فيقول:

٢٥- أَصْلَوْهُمُ جَاحِمًا يَشْوِي الوُجُوهَ وَقَدْ

## حَمِى الوَطِيشُ ونسارُ الحَسَرْبِ تَسْتَعِرُ

والشاعر في هذا البيت أراد أن يبين كيف استطاع الجيش المملوكي أن ينكل بالتتريين، وأن يَصُبَّ جام غضبه عليهم، فجاءت ألفاظه وعباراته مؤدية هذا المعنى أداءً تامًّا، ومحققة لونًا من ألوان التناص أو التهاس مع بعض آيات الذكر الحكيم، وذلك حين تطالعنا في صدر المصراع الأول من البيت جملة «أصلوهم جاحمًا»، وهي تتكون من الفعل «أصلي»، وواو الجهاعة التي هي فاعله، وهي عائدة على الجنود المصريين الذين خاضوا الحرب تحت قيادة المهاليك، والضمير الدال على جماعة الغائبين «هم» العائد على التتار، وهو مفعول «أصلي»، و «جاحمًا» التي تعنى شديدًا، أو قاسيًا، أو متلهبًا متوقدًا تلهب النار وتوقّدها، وهي صفة للمفعول الثاني المحذوف للفعل «أصلي»، وتقدير الكلام بعد تخيّل وهي صفة للمفعول الثاني المحذوف للفعل «أصلي»، وتقدير الكلام بعد تخيّل

ذكره «أصلوهم ضربًا، أو قتلاً جاحما».

والفعل «أصلى» فعل ماض ينتمى إلى الجذر المعجمى «صَلِي»، والهمزة التى في أوله هي همزة التعدية، وهذا الفعل بمعنى «أذاق»، ولا يستخدم في العربية إلا في السياقات الدالة على الإهانة، والتعذيب بالإحراق قال تعالى: ﴿ وَسَيَصْلُونَ نَصْلِيهِ نَارًا ﴾ (١)، وهذا كان ورود لفظة جاحم بعده من باب التلازم اللفظي.

وواضحٌ أن الشاعر في استخدامه هذا التعبير «أصلوهم جاحما» كان متأثرًا بالعديد من الآيات القرآنية التي عبرت عن مآل المشركين والعصاة في الآخرة من مثل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱلْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱلْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا ٱلْجَحِيمِ ﴾ (٥).

ثم تأتى بعد ذلك جملة ﴿ يَشْوِى ٱلْوُجُوهَ ﴾، وهى جملة فى محل نصب، لأنها وقعت نعتًا ثانيًا لمفعول «أصلى» الثانى المحذوف، وهى تركيب قرآنى خالص ورد مرة واحدة فى سورة الكهف وصفًا للهاء الذى يغاث به أهل الجحيم قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ۚ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَاللَهُ لِيشَوى ٱلْوُجُوه ۚ بِئُس الشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) سورة النساء: آية رقم ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: آية رقم ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة: رقم ٩٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الحاقة: آية ٣٠.

<sup>(</sup>٥) سورة المطففين: آية رقم ١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف: آية رقم ٢٩.

وتقييد الموصوف «بهاء» بالصفة «يشوى الوجوه» فى النص القرآنى إنها كان للمبالغة فى إظهار شدة لهيبه وغليانه، حتى يكون النفور منه أشد، والتقزز منه أكبر، وتقييد الموصوف المحذوف «ضربًا» بالصفة القرآنية «يشوى الوجوه» فى البيت، إنها كان لزيادة بين درجته، وللمبالغة فى إظهار شدته.

وفي البيت التاسع والعشرين يقول الشاعر:

٢٩ - أيسن المَفرُّ وَقَد حام الحِمَامُ بهم

هيهات لا مَلْجَا أُيُرْجَى وَلا وَزَرُ(١)

وهو فى هذا البيت يتناص فى ثلاثة مواضع منه مع مفردات القرآن الكريم وتراكيبه، وأول هذه المواضع ابتداء البيت بهذا الاستفهام «أين المفر وقد حام الحمام بهم» فهو مأخوذ من قول الله تعالى ﴿ يَقُولُ ٱلْإِنسَانُ يَوْمَبِنْ أَيْنَ ٱلْمَقُرُ ﴾(٢).

والآية الكريمة تصور حيرة الإنسان، واضطرابه، وتخبطه لحظة خروجه من قبره إلى أرض المحشر، ذلك أن البعث الذى كان يراه فى الدنيا بعيدًا أصبح حقيقة ماثلة أمام عينيه، وليس بمقدوره أن يفر من أرض التناد إلى لجأ أو معاذ يحميه من بأس الله تعالى، ومن حسابه، ومن سطوة عقابه، ومن هنا يسأل نفسه موبِّخًا إياها على ما وقع منها فى دنياها من التكذيب والعناد قائلاً لها أين المفر (٣).

والملاحظ أن جمال الدين التبريزي قد وُفِّق حين جعل سياق بيته الشعرى يقترب من روح السياق المعنوى للاستفهام القرآني، وذلك حين أردف جملة

<sup>(</sup>١) الوزر: الجبل المنيع، وكلُّ معقلٍ، والملجَا، والمعتصمَ. القاموس المحيط ٢/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة: آية رقم ١٠.

<sup>(</sup>٣) يراجع تفسير مفاتيح الغيب للفخر الرازي: ١٦/ ٢٥.

"أين المفر" بجملة حالية هي قوله "وقد حام الحهام بهم" فخرج السؤال بذلك عن معناه الحقيقي إلى معنى بلاغي هو الاستبعاد، ولقد استطاعت ألفاظ الجملة الحالية أن تلفت النظر بقوة إلى تأزم الموقف من خلال حرف التحقيق "قد"، والفعل "حام" بها يشير إليه زمنه من وقوع الحدث قبل بدء الإخبار به، وبها يشير إليه معناه من الدلالة على الالتفات والإحاطة، والحائم المرفرف هو الموت، وهو يرفرف على التتريين المنهزمين الراجين الفرار، الطالبين سبيله، وكأن الشاعر يريد أن يقول إن الموت قد حاصرهم، وأتى إليهم من كل باب، ووقف أمام كل طريق سادًا في وجوههم سبل النجاة، ومن ثمّ ففرارهم من قبضته مستبعد.

ونجد فى صدر المصراع الثانى نقطة أخرى من نقاط التهاس مع مفردات المعجم القرآنى تتمثل فى لفظة التبعيد «هيهات» التى وردت فى القرآن الكريم مرتين (١) فى آية واحدة هى قوله تعالى: ﴿ هُ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ (٢).

والملاحظ أن الشاعر قد وفق حين استخدم هذه اللفظة في موضعها هذا من البيت عقب الاستفهام المجازى الذى أورده في صدر المصراع الأول، ومرد هذا التوفيق إلى أن التبريزى قد لاحظ – ببراعة – السياق الذى وردت فيه هذه اللفظة في آى الذكر الحكيم، حيث جاءت عقب استفهام إنكارى وجهه قوم عاد إلى المؤمنين من بنى جلدتهم بنبي الله هود عليه السلام، وبها جاء به من الدعوة إلى التوحيد والإيهان بالبعث (٣)، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَا مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ

<sup>(</sup>١) المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: ص ٧٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: آية رقم ٣٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الكشاف للإمام الزمخشرى: ٣/ ٤٧.

وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْأَخِرَةِ وَأَتْرَفَّنَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مَا هَنذَآ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَثْمَرُبُونَ ﴿ وَلَبِنْ أَطَعْتُم بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا لَخَسِرُونَ فَ أَكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ وَلَبِنْ أَطَعْتُم بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا لَخَسِرُونَ ﴾ فَيْهَاتَ فَي أَيْعِدُكُمْ أَنْكُم مُخْرَجُونَ ﴾ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ (١).

ولفظة «هيهات» في هذا السياق القرآني تشي بدلالة مهمة، هي ثقة اللائمين بأنفسهم، وبصحة موقفهم الذي تدعمه - من وجهة نظرهم - الأدلة المادية المتمثلة في فناء الأجساد وتحللها، وتحولها إلى تراب وعظام.

وهى فى السياق الشعرى تشى بثقة المرسل/ الشاعر بنفسه، وبها أحرز المصريون من النصر، تلك الثقة التى تدعمها – أيضا – الأدلة المادية المتمثلة فيها سبق أن وصفه من تنكيل الجيش المملوكي بالتتريين في قوله «أَصْلَوْهُمُ جَاحِمًا يَشُوى الوُجُوهَ»، «وَأَحْرَقَتْهُمْ سِرَاعًا كُلُّ صَاعِقَةٍ مِنَ السُّيُوفِ»، و «لاذُوا بِشَمِّ شَمَاريخَ الجِبَالِ فها حَمَتْهُمُ»، «وَمُزِّقُوا شُرُدًا بَيْنَ الزِّحَام».

والنقطة الثالثة الأخيرة من نقاط التهاس التى حدثت فى هذا البيت مع مفردات المعجم القرآنى وتراكيبه تكمن فى قول الشاعر «لا مَلْجَأْ يُرْجَى وَلاَ وَزَرُ» حيث يستوقفنا التعبير «لا وزر» لأنه يحاكى تعبيرا قرآنيا ورد فى سورة القيامة فى قوله تعالى: ﴿كَلَّا لاَ وَزَرَ ﴾(٢).

ومما لا ريب فيه أن ثمة وجوها من الماثلة والمخالفة بين هذين التعبيرين. أما الماثلة فيمكن أن تُلْتَمَسَ من ناحيتين:

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: الآيات ٣٣- ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة: آية رقم ١١.

الأولى: ناحية الشكل/ فكل من التعبيرين يتكون من لفظين أحدهما حرف وهو (لا)، والآخر اسم، وهو (وزر).

والأخرى: ناحية المعنى الذى أداه التعبير فى السياقين القرآنى والشعرى، وهو نفى الوسائل التى يمكن الاحتماء بها مما قد يصيب الإنسان من سوء المآل، فالقرآن الكريم يشير إلى أنه إذا قامت القيامة لا يستطيع الإنسان أن يجد «ما يلجأ إليه من حصن أو جبل أو غيرهما»(١)، والشاعر يريد أن يقول إن التتريين بعد أن حام الحمام بهم أصبحوا لا يجدون ملجاً ولا جبلاً منيعًا يتحصنون به.

أما وجه المخالفة بين التعبيرين فيكمن في الوظيفة النحوية لـ (لا) في كلِّ منهما، فهي في النص الشعرى نافية غير عاملة، وفي النص القرآني نافية للجنس، ناصبة لاسمها، رافعة لخبرها.

وفى البيت السابع والثلاثين يقول جمال التبريزى فى وصف التتريين الفارِّين:

٣٧- لم يَنْفِرُوا خيفةً مِنْ كُلِّ قَسْوَرَةٍ

وَفَرَ جَمْعُهُ مُ إِلاًّ وَهْدَمُ مُحُدِرً

ولا شك أن النص المسيطر على الروح الشعرية في البيت هو قوله تعالى في سورة المدثر ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنفِرَةٌ ﴾ (٢).

والآيتان الكريمتان قد وردتا في معرض الحديث عن وصف إعراض مشركي مكة عن سماع آيات القرآن الكريم، وتدبر ما فيها من التذكير والوعظ

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ص٦٨٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر: الآيتان ٥٠، ٥٠.

قال الزمخشرى «شبههم فى إعراضهم عن القرآن، واستماع الذكر والموعظة، وشرادهم عنه بحمر جَدَّتْ فى نفارها مما أفزعها» (١)، ثم بيَّن القيمة الجمالية لهذا التشبيه القرآنى بقوله «وفى تشبيههم بالحُمُر مَذَمَّة ظاهرة، وتهجين لحالهم بيِّن... وشهادة عليهم بالبله، وقلة العقل، ولا ترى مثل نفار حمير الوحش واطرادها فى العدو إذا رابها رائب» (٢).

ولقد أراد الشاعر بها أحدث من تناص مع الآيتين الكريميتن أن يخلع على التتريين هذه الصفات التي خلعها النص القرآني على مشركي مكة الذين أعرضوا عن سماع القرآن والذكر لأن ثمة وجوهًا من المشابهة بينهها - فيها أتصور - في موقفيهها من عدويها يمكن أن نجملها فيها يأتي:

أولاً: أعرض مشركو مكة عن الإنصات لصوت العقل الذى دعاهم إليه عتبة بن ربيعة حين قال لهم: «يا معشر قريش أطيعونى، واجعلوها بى، وخلوا بين هذا الرجل وبين ما هو فيه، فاعتزلوه، فوالله ليكونن لقوله الذى سمعت منه نبأ، فإن تصبه العرب فقد كفيتموه بغيركم، وإن يظهر على العرب فملكه ملككم، وعزه عزكم، وكنتم أسعد الناس به»(٣).

وأعرض التتريون عن الإنصات لصوت العقل الذي دعاهم إليه الناصر محمد بن قلاوون قبل بدء المعركة حين طلب من الغازان محمود أن يعملا سويا على حل الأزمة بالطرق السلمية، والمفاوضات السياسية.

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٤/ ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية في ضوء القرآن والسنة للدكتور الشيخ محمد بن محمد أبو شهبة، طبعة دار القلم بدمشق، الطبعة الخامسة ١٩٩٩م، ١/ ٣٠٨.

<u>ثانيا</u>: كها تباهى مشركو مكة بكثرتهم العدديذ، وقدرتهم على وأد الدعوة الإسلامية وصاحبها والذين آمنوا معه تباهى التتريون بكثرتهم العددية، وقدرتهم على سحق الجيش المملوكي إذ أرسل الغازان محمود إلى الناصر محمد بن قلاوون يهدده بها معه من الجيوش «التي هي كمطبقات السحاب» (١١).

ثالثا: لم يستطع مشركو مكة مواجهة النبى ﷺ وأصحابه عسكريا، حيث انتصر المسلمون فى بدر، وأحد، والأحزاب، وخسر المشركون فى هذه الحروب الثلاثة ماديًا، ومعنويًا. ولم يستطع التتريون مواجهة الجيش المملوكى فى مرج الصُّفَّر إذ انتصر السلطان الناصر محمد وجنده عليهم، وكبدوهم خسائر فادحة فى الأنفس والأموال.

وواضح أن جمال الدين التبريزي قد قام بحل التركيب القرآني حتى تتسنى له عملية تضمينه في نسيج بيته الشعرى، ثم اعتمد على أسلوب القصر الذي ينهض على النفى والاستثناء في إعادة بناء الصورة وتشكيلها.

وفى البيت الخامس والأربعين يتوجه الشاعر بالخطاب إلى مستمعيه قائلاً: ٥ - فَقَــاتِلُوهُمْ جَمِيْعَـا إِنَهـم تَــتَرُ "

كم أرسلوا رُسْلَهُمْ تَتْرَى وَكُمْ مَكَرُوا

وهو هنا يدعو السلطان أبا الربيع سليهان، والناصر بن قلاوون ومن وراءهما من جند المهاليك إلى قتال أعدائهم المتربصين بدولتهم من التتريين والصليبين جميعا، إذ لا يقل الصليبيون عن التتريين في الهمجية والوحشية، والتخريب والإفساد، فقد «فعلوا في الصالحية ما لا تفعل التتر»، و «حرقوا في

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة لابن تغرى بردى: ٨/ ١٣٧.

نواحيها»، «وخربوا الشامخ العالى».

وكلٌ من الصليبين والتتريين ينتهجون في سبيل تحقيق أهدافهم سياسات تقوم على الغش والكذب، والمكر والخيانة، وآية ذلك أن مبعوثيهم الذين تتابعوا على بلاط السلطان المملوكي للتفاوض كانوا جزءًا من منظومة التدليس والغرر الذي يستخدمونها في الإيقاع بأعدائهم.

ويستوقفنى فى الشطرة الثانية من البيت قوله: «كم أرسلوا رُسْلَهُمْ تَتْرَى» لأنه يحاكى تعبيرًا قرآنيا ورد مرة واحدة (١) فى الكتاب العزيز فى مستهل الآية الرابعة والأربعين من سورة المؤمنون، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَتْرَا كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَسُولُهَا كَذَّبُوهُ فَأَتْبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضًا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثٌ فَبُعْدًا لِقَوْمِ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢).

والنص القرآنى يشير إلى ما كان من تعاهد الله – تعالى – البشرية بالهداية فى المدة الزمنية الواقعة بين رسالتى النبيَّيْن الكريمين هود وموسى عليها السلام حيث أرسل الله –تعالى – رسلاً عديدين إلى الأمم والأقوام الكثيرة التى كانت تحيا على البسيطة فى هذا الأمد المتطاول (٢)، كما يشير النص القرآنى إلى ما قوبل به هؤلاء الرسل من الجحود والتكذيب، وإلى ما حاق بهذه الأمم المكذّبة من

<sup>(</sup>١) يراجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: ص٧٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: آية رقم ٤٤.

<sup>(</sup>٣) يرى الفخر الرازى أن القرآن الكريم يشير على سبيل الإجمال في هذه الآية إلى ما حدث لأقوام أنبياء الله تعالى لوط، وشعيب، وأيوب، ويوسف عليهم السلام. يراجع مفاتيح الغيب: ١١/ ٣٧٧.

غضب الله - تعالى - عليهم، ومعاقبته إياهم بالإبادة والاستئصال(١١).

وأظن أن استدعاء التبريزى التعبير القرآنى «ثم أرسلنا رسلنا تترى»، وإدراجه إياه فى ثنايا بيته، كانت تقف وراءه رغبة الشاعر فى الاستفادة من الدلالات المتعددة للفظة «تترى» التى أشار إليها المفسرون، حيث قالوا إنها قد تدل على أن الله - تعالى - أرسل رسله إلى هؤلاء الأقوام رسولاً بعد رسول على فترات زمنية متباعدة، كها قد تدل على أنَّ إرسال هؤلاء الرسل كان على سبيل التتابع بغير مهلة، قال القرطبى: «قال الأصمعى: واترتُ كتبى عليه اتبعتُ بعضها بعضا؛ إلا أن بين كل واحدٍ منها وبين الآخر مهلة. وقال غيره: المواترة التتابع بغير مهلة» (وكأن الشاعر يريد أن يقول أن مبعوثى الصليبيين والتترين كانوا يردون إلى البلاط السلطاني على فترات متقاربة حينا، وعلى فترات متباعدة أخرى.

ومما تجدر الإشارة إليه أن هذا هو الموضع الوحيد فى القصيدة الذى حدث فيه التناص فى اللفظ والمفارقة فى الدلالة، لأن التعبير الشعرى بصيغة الإنشاء غير الطلبى «كم أرسلوا رسلهم تترى وكم مكروا» يحمل قدرًا لا بأس به من الدعوة إلى الاستخفاف بهم، وعدم الاهتهام بها يحملون من مراسلات.

وفى البيت السادس والستين يخاطب الشاعر جند الماليك محرضا على قتال الصليبين قائلا:

<sup>(</sup>۱) يراجع تفسير الطبرى الهسمى «جامع البيان فى تأويل القرآن» طبعة دار الغد العربى بالقاهرة: ۹/ ۲۳۹.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ص١٧٥ ٤.

٦٦ - جوسوا دِيَارَهِمْ واسبوا حَرِيمهَمُ

وَأُوْقِرُوا ضِعْفَ ما أَوْعَوْا ومَا وَقَرُوا

ونتوقف عند المركب الفعلى الأول في هذا البيت «جوسوا ديارهم» لنلاحظ أن الفعل «جوسوا» ينتمى إلى الجذر المعجمى «جوس» الذي تدور معانيه في السياقات التعبيرية المختلفة التي يدخل فيها حول ثلاثة محاور:

الثالث: الجوع والبؤس، قال ابن منظور: «الجوس: الجوع» (٣).

وعلى هذا فالشاعر يدعو جند المهاليك إلى وطء ديار أعدائهم ودوسها، وإهلاك ما فيها من الزرع والضرع تنكيلا بها، وإهانة لساكنيها، كما يدعوهم إلى الطواف والتجول بين مساكنها، بحثا عن أكابر مجرميها، وتعقبا لأئمة الفساد فيها.

وغنى عن البيان أن هذا التعبير الشعرى بدلالاته التى شرحتها مأخوذ من التعبير القرآنى «فجاسوا خلال الديار» الذى ورد مرة واحدة (٤) في سورة

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ١/ ٧٢٦.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه، والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣)السابق نفسه، والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٤) يراجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: ص ١٨٦.

الإسراء في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ أُولَنْهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَآ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَلَ ٱلدِّيَارِ ۚ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولاً ﴾(١).

تَعَاقُبُ ا، وله امن ربِّ اخَفَرُ

إن الشاعر —ها هنا- يتحدث عن دمشق فيقول إنها مدينة تحوطها العناية الإلهية، حيث قيضت لها الملائكة التي تتعاقب على حراستها وحمايتها من أن تصيبها الأسواء، أو تأتى على معالمها عوامل الفناء. وهذا معنى قرآنى خالص ورد مرة واحدة (٢) في سورة الرعد في قوله تعالى: ﴿ لَهُ رُ مُعَقِّبَتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَفْظُونَهُ مِنْ أُمْرِ ٱللَّهِ أَلِى ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ مِن وَالٍ ﴾ (٣).

قال القرطبى فى شرح معنى قوله تعالى «له معقبات»: «أى لله ملائكة يتعاقبون بالليل والنهار. فإذا صعدت ملائكة الليل أعقبتها ملائكة النهار»(٤).

وقال في شرح معنى الحفظ: «اختلف في الحفظ؛ فقيل: يحتمل أن يكون توكيل الملائكة بهم لحفظهم من الوحوش والهوامّ والأشياء المضرة، لطفًا منه به،

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٢) يراجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: ص ٦٨ ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد: آية رقم ١١.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي: ص ٣٥٢٠.

فإذا جاء القدر خلُّوا بينه وبينه، قاله ابن عباس، وعلى بن أبى طالب رضى الله عنهما»(١).

ويقول في شرح معنى قوله تعالى «من أمر الله»: «أى بأمر الله وبإذنه ف «من» بمعنى الباء، وحروف الصفات يقوم بعضها مقام بعض، وقيل «من» بمعنى «عن» أى يحفظونه عن أمر الله، وهذا قريب من الأول؛ أى حفظهم عن أمر الله لا من عند أنفسهم» (٢٠).

وتنتشر فى أبيات النص الدوال القرآنية بمعانيها الواردة فى كتابنا المحكم ومن ذلك مثلا دال «التوبة» الذى استخدمه الشاعر فى قوله:

٥٥ - وجامِعُ التوبَةِ المحروقُ مهجتُهُ

يُصِيْرُ لا توبة للقوم إنْ ظَفَرُوا

وهذا البيت قد ورد فى نهاية مجموعة من الأبيات التى تصور بشاعة ما ارتكب الصليبيون فى بلاد الشام من الجرائم، وهى الأبيات التى تبدأ من البيت الثانى والخمسين، وتنتهى بهذا البيت التاسع والخمسين.

وألاحظ أن الشاعر يستثمر البعد الدينى في حفز همم معاصريه للدفاع عن أرضهم وديارهم، وقد سلك في هذا البيت مسلكين لتحقيق هذا الهدف، الأول: ويتمثل في إشارته إلى ما فعله أعداؤهم بالمقدسات الدينية من اعتداءات وانتهاكات، حيث حرقوا جامع التوبة الذي بالعقيبة (٣)، والثاني: ويتجلى في نفيه

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ص ٣٥٢٠.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه: ص ٣٥٢١.

<sup>(</sup>٣) يراجع حديث النعيمي عن هذا الجامع في الدارس في تاريخ المدارس: ٢/ ٢٦٦.

لمستمعيه احتمال توبة هؤلاء إن هم ظفروا بها يريدون من الاستيلاء على دمشق.

ويقابلنا في البيت الحادى والخمسين المركب الفعلى [ادَّكِرُوا] وذلك في قول الشاعر:

# ٥ ٥ - اشفوا صُدُورَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ غُسِيرًا

على نسسائِكُمُ يا قومُ وادَّكِرُوا

وهو يتكون من فعل الأمر [ادَّكر]، و [واو الجهاعة] التي هي فاعله، ولست أعرف على وجه اليقين إلى أي جذر معجمي ينتمي هذا الفعل، وما بين أيدينا من أقوال العلماء فيه يشير إلى أنه قد يكون من مادة [دَكَر]، وقد يكون أصله [اذتكر].

وعلى الاحتمال الأول يكون هذا اللفظ غير عربى، قال ابن منظور «وقد قال الليث: الدِّكُرُ ليس من كلام العرب» (١)، وخَطَّأَ ربيعة فيها تَنْطِقُ به فقال: «وربيعة تغلط في الذِّكْرِ فتقول دِكْر» (٢).

وعلى الاحتمال الثانى يكون هذا اللفظ عربيًّا غير أنه قد دخله الإبدال والإدغام، قال القرطبى: «قال النحاس: أصل ادّكر اذتكر، والذال قريبة المخرج من التاء، ولم يجز إدغامها فيها لأن الذال مجهورة، والتاء مهموسة... فأبدلوا من موضع التاء حرفًا مجهورًا وهو الدال...فصار اذدكر، فأدغموا الذال في الدال لرخاوة الدال ولينها»(٣).

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٢/ ١٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ص ٣٤٣٠.

وسواء أصح ما نقله ابن منظور عن الليث وكان اللفظ غير عربى، أم لم يصح وكان عربيًا، فالملاحظ أنه غير شائع الاستخدام في العربية.

وقد ورد الفعل (ادَّكَر) مرة واحدة في القرآن الكريم (١) في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي خَبًا مِنْهُمَا وَٱدَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنْبَئُكُم بِتَأْوِيلِهِ - فَأَرْسِلُونِ ﴾ (٢).

ووردت صيغة (مُدَّكِر) ست مرات في سورة واحدة هي سورة القمر (٣)، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ﴿ وَلَقَدْ ﴿ وَلَقَدْ ﴿ وَلَقَدْ ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلِ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ (٥) أربع مرات، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا أَشْيَاعَكُمْ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ (١).

ويرى الإمام القرطبى أن معنى قوله تعالى: «وادّكر بعد أمة» أى تذكر بعد حين ( $^{(v)}$ )، ويقول الطبرى فى تفسير قوله تعالى: «فهل من مدكر»، «يقول: فهل من معتبر متعظ يتذكر فيعتبر بها فيه من العبر والذكر» ( $^{(h)}$ ).

والسؤال الذي يطرح نفسه الآن: لم آثر الشاعر هذا التعبير (ادَّكِروا)، ورفض ما سواه من التعبيرات المألوفة في الاستعمال اللغوى العربي من مثل:

<sup>(</sup>١) يراجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: ص ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: آية رقم ٥٥.

<sup>(</sup>٣) يراجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: ص ٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) سورة القمر: آية رقم ١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة القمر: الآيات ١٧، ٢٢، ٣٢، ٤٠.

<sup>(</sup>٦) سورة القمر: آية رقم ١٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير القرطبي: ص ٣٤٣٠.

<sup>(</sup>۸) تفسير الطبرى: ۱۱/۲۰۲.

اعتبروا، واتعظوا؟

ولعل الجواب يكمن فى أن الشاعر يريد أن يلفت مستمعيه إلى أن ما حلَّ بهم من البلاء على أيدى الفرنجة لا ينبغى نسيانه، لأنه أصابهم فى أعراضهم، وأموالهم، وأنفسهم إذ

٥٢ - كَمْ مِنْ عجوزٍ ومن شيخٍ ومُكْتَهِلٍ

ومن فتاة نهاها الخسسن والخفر

٥٣ - بَيْ ضَاءَ خُرْعُوبَ قِ بِكُ رِ مَحَجَّبَ قِ

لا الـشَّمْسُ تَنْظُرُهـا صـونًا ولا القَمَـرُ

٥٥ - وذاتِ بَعْ لِ مُحْبَا أَةٍ مُحَدَّرة

من دونها تُنضَرَبُ الأستارُ قد أَسَرُوا

٥٥ - ومُطْفِلِ أَثْكَلُوا وَجْدًا بواحِدِها

وحامل أُجْهِ ضَتْ خَوْفًا وقد ذُكِرُوا

٥٦ - ومربع أَقْفَرُوا مِنْ بَعْدِ ساكِنِهِ

وعِقْدِ شَـمْلِ نظـيمِ جـامع نشروا

ويرى صبرى حافظ أن النقد العربى حافل بالعديد من المصطلحات التى تحمل أفكارًا تناصية مهمة (١)، ومن هذه المصطلحات مصطلح الاقتباس الذى

<sup>(</sup>۱) يراجع التناص وإشاريات العمل الأدبى لصبرى حافظ، مقال منشور بمجلة ألف، العدد الرابع، ربيع ۱۹۸۶ الصفحات من ۲۱– ۳۰.

يعني: «أن يضمن المتكلم كلامه كلمة من آية، أو آية من آيات كتاب الله خاصة»(١).

وواضح أن ما ورد من تناص مع ألفاظ القرآن الكريم وتراكيبه فيها أشرت إليه من الأبيات السابقة كان يدخل فى إطار الاقتباس عند لفيف من البلاغيين القدماء.

ومن هذه المصطلحات- أيضا - مصطلح الإشارة الذي يعنى عند أصحاب البديع «أن يكون اللفظ القليل مشتملاً على المعنى الكثير بإيهاءة ولمحة تدل عليه» (٢)، ولعل من هذا المستوى التناصى قول التبريزي في البيت السابع والتسعين يمدح الخليفة أبا الربيع سليهان

٩٧ - ماذا أقولُ بمدحِيْهِ وَقَدْ تُلِيَتْ

فى مدح آبائه الآياتُ والسُّورُ

لأنه يشير في هذا البيت إلى الآيات القرآنية التي أثنت على آل بيت النبي ﷺ من مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَّهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (٣). وقوله في البيت الذي يليه:

٩٨ - جاءَتْ بِنَعْتِهِمُ التوراةُ مَعْرِبةً وَمُحُكَدمُ السَدِّيْ والإنجِيلُ والزُّبُرُ

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب لابن حجة الحموى: ٢/ ٤٥٥.

<sup>(</sup>۲)خزانة الأدب لابن حجة الحموى: ۲/ ۲۵۸، وحسن التوسل للشهاب محمود: ص۱۰۰.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: آية رقم ٣٣.

إذ يشير إلى قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم ۗ تَرَنهُم رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَانًا لَسِمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ ۚ ذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَلَةِ ۚ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَرَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَ فَاللَّهُمْ فِي ٱلتَّوْرَلَةِ ۚ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَرَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَ فَاسْتَعْلَظَ فَٱسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يَعْجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارُ وَعَمِلُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (١).

وهذه الآية لا تتحدث عن صفات آل بيت النبى ﷺ، وإنها تتحدث عن صفات أصحابه الذين آمنوا به، وعزروه، ونصروه، ويدخل فيها الصحابة من آل البيت – رضوان الله عليهم – بوصفهم من أتباعه الذين معه، وعلى هذا فإن إشارة الشاعر إلى هذه الآية في بيته غير دقيقة.



<sup>(</sup>١) سورة الفتح: آية رقم ٢٩.

### المبحث الثاني التناص مع التراث الشعري

يحتل التناص مع التراث الشعرى العربى في هذه القصيدة المرتبة الثانية بعد التناص مع القرآن الكريم.

وأول المواضع التي حدث فيها تناص مع الشعر القديم هو قوله في البيتين الخامس والسادس:

٥ - أَيْسِنَ النُّجُسِومُ وتَسَأَثِيرُ القسران ومسا

تَخَرَّصُوا فيه مِنْ إِفْكِ وما زَجَرُوا

٦ - قَدْ دَبَّرَ اللهُ أَمْرَا غَدِيرُ أَمْرِهِمُ

وَخَابَ مِا زَخْرَفُوا فِيْنَا ومِا هَجَرُوا

ولاشك أن النص المسيطر على الروح الشعرية في البيتين هو قول أبي تمام في بائيته

صاغوه من زخرفٍ فيها ومن كذبِ ليستُ بِنَبْع إذ عُدَّت ولا غرَبِ عنهنَّ في صفر الأصفارِ أو رَجَبِ إذا بدا الكوكبُ الغربيُّ ذو الذَّنبِ ما كان منقلبًا أو غيرَ مُنقَلِبِ ما دار في فَلَكِ منها وفي قطب

أَيْنَ الروايةُ، بل أين النَّجُومُ وما تخرصا، وأحاديثا ملفقة عجائبًا زعموا الأيامَ مجفلة وخوَّفوا النَّاس مِنْ دَهْيَاءَ مظلمةٍ وَصَيَّرُوا الأبرج العليا مرتبة يقضون بالأمر عنها وهي غافلةٌ

والفارق الذي بين أبي تمام وجمال الدين التبريزي، أن أبا تمام قد استهل قصيدته بالسخرية بالمنجمين، والهزء بهم في عشرة أبيات بسبب أنهم خوفوا

المعتصم من خوض الحرب فى الوقت الذى اختاره لها، وذلك حين قالوا له - وقد جمعهم لأخذ مشورتهم - إن كتبنا تشير إلى أن فتحها لن يكون إلا عند نضج التين والعنب. يقول المؤرخون أصمَّ المعتصم أذنيه، ولم يستمع لهذه المشورة التى رأى فيها تثبيطًا وتخاذلاً، ومضى لفتح عمورية فى الوقت الذى اختاره فتحقق له النصر.

وكأن أبا تمام يريد في مطلع النص أن يعلن «ما اقتنع به من فلسفة القوة» (١)، وأن يدعو إلى رفض الأفكار والفلسفات التي تقوم على الوهم أو الدجل.

أما جمال الدين التبريزى فلم يكن لحديثه عن النجوم والمنجمين وتخرصاتهم في البيتين اللذين أوردتها ما يبرره، إذ لم تشر المصادر التاريخية إلى أن أحدًا من المنجمين قد تحدث مع الناصر محمد بن قلاوون في شيء يتعلق بأمر موقعة مرج الصفر على الإطلاق.

وفى البيت التاسع والثهانين وما بعده يمتدح التبريزى الخليفة العباسى بالقاهرة أبا الربيع سليهان فيقول:

٨٩- أبو الرَّبيع سُلَيْهانُ الـذى شَهِدَتْ

بف ضلِهِ المستفاضِ البدوُ والحَفَرُ

٩٠ - وزمزمٌ والصَّفا والمأزِمَانِ معَّا

والبيتُ يَعْرِفُهُ والحِجْرُ والحَجَرُ

وهو في هذين البيتين يتناص مع أبيات الفرزدق التي قالها في مديح على ابن الحسين بن علي بن أبي طالب التي منها:

<sup>(</sup>١) القصيدة العباسية قضايا واتجاهات للدكتور عبد الله التطاوى: ص ٢٧٤.

والبيتُ يعْرفُ والحِلَّ والحَرَمُ أَمْسَتْ بنور هداه تهتدى الأُمَمُ كُفْرٌ، وقربُهُمُ منجى ومعتَصَم أوقيل مَنْ خيرٌأهل الأرض قيل هُمُ ولا يُدَانِيْهِمُ منهُمُ قومٌ وإنْ كَرمُوا العُرْبُ تَعْرِفُ مَنْ أَنْكُرْتَ والعَجَمُ

هذا الذى تَعْرِف البطحاءُ وطْأَتُهُ

هـذا عـليٌّ رسَولُ الله والدُهُ
مِنْ مَعْشَرِ حبُّهم دينٌ، وبَعْضُهُمُ
إِنْ عُدَّ أَهْلُ التقى كانوا المتهمُ
لاَ يستطيعُ جوادٌ بُعْدَ جودِهمُ
فليس قولك مَنْ هـذا بَضَائِرِهِ

ويذكر الرواة أن الفرزدق قال هذه الميمية العصماء في موسم الحج ردًا على الخليفة الأموى هشام بن عبد الملك الذي ساءه أن يفسح الناس لعلى بن الحسين في الطواف، وأن ينزلوه منزلته التي تليق به من الإجلال والإكرام(١).

والفرزدق في هذا المقطع الذي اخترناه منها يرد على إساءة الخليفة الأموى، ويمتدح على بن الحسين بمجموعة من الصفات هي انتهاؤه إلى الدوحة النبوية المباركة، والتقى، والطهر، وصفاء النفس ونقاؤها، ونباهة الذكر.

واستدعاء جمال الدين التبريزي هذا النص التراثي في سياق مديحه الخليفة العباسي أبا الربيع سليمان لا يخلو من دلالة، ولكن ما هي؟

أيريد التبريزى أن يشير إلى أن ثمة وجوهًا من المشابهة بين ممدوحه وممدوح الفرزدق؟ أم يريد أن يُعْلِى من شأن الخليفة العباسى وصولاً إلى إضفاء الشرعية على حكم الماليك؟

أغلب الظن أنه يريد الإعلاء من شأن الخليفة العباسي إضفاءً للشرعية على حكم الماليك، وذلك لإفراطه الشديد في امتداح الخليفة والسلطان معا فلقد

<sup>(</sup>١) ديوان الفرزدق، تحقيق وشرح كرم البستاني، ٢/ ١٧٨.

امتدحهما بالعدل في قوله:

٨٥- إذا تَأْمَّلْتَ فحوى سِرِّ حُكْمَهِمَا

لم تَسذرِ أيُّه إلى عَذلِهِ عُمَسرُ

وامتدحهما بالعلم في قوله:

٨٦ - وَلـو رأيستَهُما يومّسا لخالسك أن

موسى بن عمران قد وافاك والخضرُ

وامتدحهما بالعفة والتقى، وحُسْنِ السمعة، وطيب الذكر فقال:

٨٧ - هما رضيعا لبانٍ عِفَّةً وتقعى

وحُــشنَ ذكــرِ شـــذاه فـــائِحٌ عَطِــرُ وعقد عليهما الآمال فى إعادة ما سلبه التتار من ديار الإسلام فقال فى معرض امتداحه للناصر محمد:

١٠٤ - إنَّا لنرجوه من بغدادَ يُنْهِلُها

بهاءِ دِجُلَةً يرويها فتصطدِرُ

١٠٥ - وَيَجْمَعُ الشَّمْلَ في دارِ السَّلامِ بِمَنْ

يودُّها وياؤُون اللذي نَاخَرُوا

١٠٦ - يَوُّمُّها وإمامَ المسلمين معًا

ثقــوا بقــولى فهــذا منــه مُنتَظَــرُ

ويقول التبريزي في سياق مديحه الخليفة العباسي أيضا:

٩١ - خَلِيْفَةُ الله في الدنيا وطاعَتُهُ

فرضٌ عليكم وهذا القولُ مُحْشَصَرُ

## ٩٤ - خليفةٌ من بنسي العبَّاس باقيةٌ

ب\_ الله نَسْتَ سَقِي فَنُمْتَط رُ

وهو في هذين البيتين يتناص مع الأخطل الشاعر الأموى المشهور في قوله متدحًا عبد الملك بن مروان:

الخائِضُ الغَمْرَ، والميمونُ طائِرُهُ حليفةُ الله يُسْتَسْقَى به المطرُ وبيت الأخطل من قصيدة رائية مشهورة مطلعها:

خفَّ القطين فراحوا منك أو بكروا وأزعجتهم نوى في صرفها غِيرُ والسؤال الذي يطرح نفسه هنا هو: وعلام يدل هذا التناص؟

والجواب: إنه يدل – فيها أتصور – على أن التبريزى يعى تاريخ أمته العربية، ويعى تاريخ نضالها السياسى لتبقى قوية فى مواجهة أعدائها من الروم الذين يتحرشون بها بين الحين والحين، والدليل على ذلك الوعى أن النصوص الشعرية الخالدة التى قيلت فى امتداح أبطال هذا النضال محفورة فى ذاكرته، إذ لا يجب أن ننسى فى هذا السياق أن الأخطل قد امتدح عبد الملك بن مروان بقصيدة بائية قال فيها(٢):

وفى كلِّ عامٍ منك للروم غزوةٌ بعيدة آثار السنابك والسَّربِ يُطَرِّحْنَ بالأَسْلاء أردية العَصْبِ

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) يراجع فى تحليل النص: الأخطل شاعر بنى أمية للدكتور سيد غازى: ص ۱۱۷ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) يراجع في تحليل النص: الأخطل شاعر بني أمية للدكتور سيد غازى: ص ١٢٣ وما بعدها.

تَقَلْقَلْنَ من طول المفاوز والجدبِ ويومًا تشكَّى القضَّ من حذر الدربِ طلوبِ الأعادى لا سنومٍ ولاوَجْبِ بناتُ غرابِ لم تُكمَّ ل شهورها وإنَّ لها يومين يوم إقامة غموسُ الدجى تنشقُ عن مُتَضَرِّم



## المبحث الثالث بين جمال الدين التبريزي، ولقيط بن يعمر الإيادي

بين جمال الدين التبريزي صاحب الرائية موضوع الدراسة، ولقيط بن يعمر الأيادي الشاعر الجاهلي المشهور صاحب العينية التي حرَّض فيها قومه على ردِّ عادية الفرس قبل يوم ذي قار، بينهما مشابه كثيرة منها:

أولاً: أن كل واحدٍ من الشاعرين كان خطيبًا مدرهًا إلى جوار كونه شاعرًا مقلقًا، فالتبريزي واحدٌ من خطباء القرن الثامن الهجري المشهورين، وله – كها سبق أن أشرنا – ديوان خطب «سهاه تحفة الألباء»(۱). ولقد روت سجلات التاريخ أنه خطب يومًا نائبًا عن ابن جماعة بجامع دمشق فأحدثت الخطبة في نفوس المستمعين أثرًا طيبًا فهُرع بعض تلامذة ابن جماعة إلى شيخهم وقالوا له «لو دام هذا راحت منك الخطابة»(۱)، وذلك لما رأوا من تحقق صفات الخطيب الناجح في التبريزي حيث كان «ذا شكالة وعمة، وحركات وهمة، أبيض اللحية نقيها، أحمر الوجنة ورديها، عليه قبول، وللنفس إليه تشوُقٌ وبه ذهول»(۱).

ولقيط بن يعمر الإيادي كان أحد خطباء إياد الخمسة المشهورين قس بن ساعدة، ولقيط بن يعمر، وعذرة بن حجيرة، وزيد بن جندب، وأبو داود بن حريز، وقد ذكروا جميعًا في قول أحد الشعراء في رثاء أبي داود بن حريز (٤٠):

<sup>(</sup>۱) أعيان العصر وأعوان النصر للصفدي ٣/ ١٢٧، والدرر الكامنة لابن حجر ٣/ ٨، وانظر المبحث الأول من هذا الفصل.

<sup>(</sup>۲) السابق نفسه ص ۱۲٦.

<sup>(</sup>٣) السابق نفسه ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين للجاحظ ١/ ٤٣، وانظر: ديوان لقيط بن يعمر صفحة ٨ هامش رقم ٣ ففيه إشارة نفيسة.

زعيم نزار كلِّها وخطيبُها سليل قروم سادة ثمَّ قالة كقس إياد أو لقيط بن يعمر

إذا قيام طاطيا رأسيه كيلٌ مِسْغَب يبنذُون يوم الجمع أهل المحصّب وعنذرة والمنطيق زيد بن جندب

ثانيًا: أن كلا الشاعرين فقد ديوان شعره، ولم يتبق منه في سجلات التاريخ السياسي والأدبي للأمة العربية سوى قصيدة واحدة وبضع مقطوعات، فلقد ضاع شعر التبريزي، ولم يصل إلينا منه سوى القصيدة الرائية وتسع مقطوعات شعرية (۱)، وضاع شعر لقيط بن يعمر ولم يتبق منه سوى القصيدة العينية ومقطوعة شعرية واحدة من أربعة أبيات (۲).

ثالثًا: أن النصين اللذين سلما للشاعرين كانا في موضوع واحد، وهو موضوع الدفاع عن القومية العربية، والذود عن حياضها، والتحريض على ردِّ عادية المعتدين على بيضتها.

رابعًا: أن نصّي الشاعرين قد حازا شهرة واسعة، وحظيا باهتهام النقاد ومؤرخي الآداب، فلقد مرّ بنا ثناء كلِّ من الدواداري، والنويري، وابن حجر العسقلاني على الرائية، أما عينية لقيط بن يعمر فيبدو أنها كانت من النصوص التي حظيت بانتشار واسع، فلقد ذكر المبرّد أن الحجاج بن يوسف الثقفي

<sup>(</sup>١) أورد الراثية – كما سبق أن أشرنا – الدواداري في كنز الدرر، والنويري في نهاية الأرب، والمقطوعات يوجد منها ستا بأعيان العصر والوافي بالوفيات، ويوجد منها اثنتان بتذكرة النبيه، وواحدة بالدرر الكامنة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ديوان لقيط بن يعمر ص ٢١.

وصف ببعض أبياتها المهلب بن أبي صفرة (١)، وورد منها خمسة أبيات في العقد الفريد لابن عبد ربه (٢)، ويذكر الدكتور عبد المعيد خان أن ابن دريد يعدها أفضل قصيدة تحذير كتبها العرب (٣).

وأستطيع أن أقرر أن عينية لقيط كانت تقف بألفاضها، ومعانيها، وموسيقاها في الخلفية الثقافية لجهال الدين التبريزي وهو ينظم رائيته، فلقد جاءت الرائية من البحر نفسه الذي تعتزي إليه العينية، وهو بحر البسيط، ومن صورته التي نظم عليها لقيطٌ نصَّهُ، وهي الصورة الأولى من صور تشكيلاته التامة، تلك التي تكون العروض فيها مخنونة ويكون الضرب مثلها.

وعرفت ألفاظ العينية ومعانيها سبيلها إلى نص الرائية، فها هو ذا لقيط بن يعمر يتحدث عن زحف الفرس على قبائل العرب بجيش عرمرم فيقول (٤):

لو أنَّ جمعُهم رامــوا بهدَّته شُمَّ الشهاريخ من ثهلان لا نصدعا يريد لقيطٌ أن يقول: إن الفرس قد أعدوا لحرب الإياديين جيشًا كثيفًا لو طُلِبَ منه أن يُخْضِعَ جبل ثهلان لأذله بِدَكِّ أعاليه، وتصديع جوانبه وسائر نواحيه.

ويستوقفنا في بيت لقيط المركب الإضافي «شم الشماريخ» لأن جمال الدين التبريزي قد استخدمه في رائيته عند الحديث عن فرار جند التتار ولجوئهم إلى أعالي الجبال هربًا من شدة بأس الجيش المصري يقول التبريزي:

<sup>(</sup>١) الكامل في اللغة والأدب ٢/ ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد ٥/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) ديوان لقيط ص ١٤.

<sup>(</sup>٤) ديوان لقيط ص ٤١.

لاذوا بشُمِّ شهاريخ الجبال فها .. حمتهمُ قللٌ منها ولا مُغَسرُ ويدعو لقيطٌ قومه إلى التأهب لملاقاة الفرس، وإعداد العدة لمواجهة جحافلهم فيقول:

صونوا جيادكُمُ، واجلوا سيوفكُمُ .. وجدِّدوا للقِسِيِّ النَّبل والشَّرعا ويسترعى انتباهنا أن التبريزي استخدم المركب الفعلي الأول في هذا البيت (صونوا جيادكم) مرتين في رائيته إحداهما بالصيغة نفسها التي وردت عند لقيط، أعني بها صيغة الأمر، وذلك في قوله:

صونوا جيادكم اللاتي بكم لجبت ... في بارق الحرب والرمضاءُ تستعر والتبريزي في هذا البيت يأمر الجيش المنتصر بإكرام الخيول ورعايتها، بعد الجهد المضني الذي تجشَّمته في موقعة مرج الصُّفَّر، وهو سياق يختلف عن السياق الذي ورد فيه هذا المركب الفعلي في بيت لقيط، لأن لقيطًا كان يدعو قومه إلى صيانة الجياد بتفقده، وإطعامها، وعلاج ما يحتاج منها إلى علاج تأهبًا لخوض المعركة.

والمرة الأخرى التي ورد فيها هذا المركب كان في قول التبريزي مفتخرًا بها أعدّ المصريون للنتريين من عدة

صانوا الجياد، وسنوا كُلَّ ذي شُطُبِ .. وجُدِّدت للقِسِيِّ النَّبِل والوتُر ويذكّر لقيط قومه بأن الفرس لا تفتر لهم همنة في العمل على استئصال شأفة العرب، ويرى أن أحرار فارس في سبيل تحقيق هذا المأرب لا يركنون إلى الدعة، ولا يخلدون إلى الراحة، ولا ينشغلون بها ينشغل به أبناء يعرب من الازدراع والحرث، والعمل على تكثير الأنعام، وادخار الأموال، وفي هذا يقول:

في كلِّ يدوم يسنون الحراب لكم لا الحرثُ يشغلُهم بل لا يرون لهم وأنتم تحرثون الأرضَ عن سفه وتُلْقِحُون حِيالَ السَّولِ آونـةً

لا يهجعون إذا ما غافلٌ هجعا من دون بيضتكم رِيَّا ولا شِبعا في كلَّ مُعْتَمَلٍ تبغون مزدرعا وتُنْتِجُون مزدرعا وتُنْتِجُون بدارِ القُلعة الرُّبعَا

وينعي التبريزي على قومه هجوعهم، واستنامتهم في الوقت الذي يسهر فيه التريون والصليبيون للمكر بهم فيقول:

أيرقدُ الليل في أمنٍ وفي دعةٍ .. عن كيد قوم لهم في شأنكم سَهَرُ ويدعوهم إلى عدم الانشغال بزينة الحياة الدنيا، ويرغبهم فيها أعدَّ الله للشهداء في الآخرة فيقول:

ذروا التكاثر فالدنيا لمن زويت .. في جنب ما وعد الرحمن تُحْتَقَرُ وبعدُ، فلقد كان هذا حديث التناص والدلالة في رائية التبريزي، ولا أستطيع إلا أن أسلم بها قاله الدكتور محمد مفتاح من أن «التناص ظاهرة معقدة تستعصى على الضبط والتفنين» (۱). لأنها كها قال «تعتمد في تمييزها على ثقافة المتلقي، وسعة معرفته، وقدرته على الترجيح» (۲)، وهي أمور لم تتهيأ لكاتب هذه السطور بعد.



<sup>(</sup>١) استراتيجية التناص للدكتور محمد مفتاح ص ١٣١.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه والصفحة نفسها.

#### الفاتمة

تحدثت فى الصفحات السابقة عن جانبين مهمين من جوانب البحث المتعددة التى يمكن أن تفجرها قصيدة جمال الدين التبريزى الراثية التى نظمها عقب انتصار المصريين على التتريين فى موقعة مرج الصُّفَّر عام ٧٠٧هـ.

وأول هذين الجانبين كان يتعلق بالسياقات السياسية والاجتهاعية التى حفزت المبدع إلى إنشاء النص، والآخر كان يتعلق بدلالة النص على ملكات مبدعه اللغوية والثقافية، والفنية، ولقد بينت فى المقدمة الأسباب التى دعتنى إلى إيثار هذين الجانبين بالدرس، والمنهج الذى ارتضيته فى درسهها، وحسبى أن أشير — هنا – فى الخاتمة إلى أهم ما توصلت إليه من نتائج: –

أولاً: لعلى أكون قد أمطت اللثام عن شخصية شاعر من كبار شعراء القرن الثامن الهجرى الذين سقطت دواينهم من يد الزمن، وهو جمال الدين التبريزى وذلك بها ذكرته في غضون البحث عن مولده، وثقافته، وبلاغته، ولسنه، وتدرجه في وظائف الخطابة، والقضاء، والتدريس، ومؤلفاته، وآراء العلماء والأدباء فيها، ووفاته...

<u>ثانياً</u>: بينت كيف واكب الشعر في عصر الدولة المملوكية الأولى – ممثلاً في راثية التبريزي – الأحداث السياسية والعسكرية المهمة في ذلك الزمان، وكيف انفعل بها، وتفاعل معها، وعبَّر عنها واصفًا أحوال الأمة العربية في أتراحها وأفراحها.

ثالثاً: استطاع البحث أن يجلى الدور المحورى الذى قامت به مصر بغية درء الأخطار التى أحدقت بالعالمين العربي والإسلامي فى القرن الثامن الهجرى، ولقد تمثل هذا الدور فى دفاع المصريين عن أرض العروبة والإسلام، ورد عادية

التتريين والصليبيين الذين قدموا إليها من المشرق، والمغرب تحدوهم الرغبة في انتهاب ثرواتها، وإذلال أهلها.

رابعاً: أبان البحث أن جمال الدين التبريزى كثيرًا ما يقع في الضرائر الشعرية بنوعيها النحوى والصرفي، وأن عددًا غير قليل من الضرائر التي ارتكبها لم يكن هناك ما يدعو موسيقيًّا إلى الوقوع فيها.

خامسًا: استطاع البحث أن يحدد مفهوم الانسجام عند نقاد القرن الثامن المجرى وبلاغييه، واستطاع في ضوء هذا التحديد أن يتبين مدى إصابة ابن حجر العسقلاني في وصفه رائية التبريزي بالانسجام.

<u>سادسًا</u>: لاحظ البحث أن ثقافة الشاعر الدينية قد طغت بشكل مباشر على البنى التركيبية للنص الشعرى، وأبان كيف كان القرآن الكريم بصفة خاصة النص المسيطر أو الموجه للروح الشعرية في الرائية.

<u>سابعًا</u>: لاحظ الباحث أن الشاعر قد تناص مع عددٍ من النصوص الشعرية لفحول شعراء العربية الكبار من مثل لقيط بن يعمر الإيادي الشاعر الجاهلي المشهور، والفرزدق والأخطل من شعراء بنى أمية، وأبى تمام شاعر الصنعة في العصم العباسيّ الأول.

<u>ثامنًا</u>: يرى الباحث أن كثرة مواضع التناص مع القرآن الكريم، والشعر العربى القديم تدر على ظاهرة الانجذاب إلى التراث التى كانت شائعة فى العصر المملوكي الأول بعية تأكيد الهوية العربية والإسلامية للمجتمع.

كانت هذه - فيها أظن - أهم نتائج البحث، والحمد لله بدءًا ومختتًا، وعليه سبحانه - قصد السبيل.

#### معادر البحث ومراجعه

- الأخطل شاعر بنى أمية، للدكتور سيد غازى، دار المعارف بمصر، الطبعة
   الثالثة، ١٩٧٦م.
- ۲) الأغاني، لأبى الفرج الأصفهاني، الجنزء الثامن، الهيئة المصرية العامة
   للكتاب، ١٩٩٢م.
- آعیان العصر، وأعوان النصر، لصلاح الدین خلیل بن أیبك الصفدی،
   تحقیق الدكتور علی أبو زید وزملائه، قدَّم له مازن عبد القادر المبارك، دار
   الفكر المعاصر بیروت، ودار الفكر بدمشق، الطبعة الأولى ۱۶۱۸هـــ
   ۱۹۹۸م.
- أوزان الشعر العربى وقوافيه، دراسة وتحليل، للدكتور إبراهيم محمد أحمد الإدكاوى، مركز معالجة الوثائق، شبين الكوم، الطبعة الأولى، ١٩٩٦م.
- بدائع الزهور في وقائع الدهور، لمحمد بن أحمد بن إياس الحنفى، حققها وكتب لها المقدمة محمد مصطفى، الجزء الأول، القسم الأول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ٢٠٤٢هـ ١٩٨٢م.
- البيان والتبين، لأبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، بتحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، الهيئة العامة لقصور الثقافة، سلسلة الذخائر، العدد ٥٨، القاهرة ٢٠٠٣م.
- کلیل الخطاب الشعری: استراتیجیة التناص، للدکتور محمد مفتاح،
   المرکز الثقافی العربی، بیروت، الطبعة الثالثة، ۱۹۹۲م.

- النبيه بأيام المنصور وبنيه، لابن حبيب الحلبي، تحقيق محمد محمد أمين، ومراجعة د. سعيد عبد الفتاح عاشور، الهيئة المصرية العامة للكتاب بالقاهرة.
- التحفة المسكية في الدولة التركية، من كتاب الجوهر الثمين في سير الخلفاء والملوك والسلاطين، لصارم الدين إبراهيم بن محمد بن أيدمر المعروف بابن دقهاق، تحقيق الدكتور عمر عبد السلام تدمرى، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- 10) التناص وإشاريات العمل الأدبئ، لصبرى حافظ، بحث منشور بمجلة البلاغة المقارنة ألف، العدد الرابع، ربيع ١٩٨٤م.
- 11) التناصيَّة، لليون سومفيل، ترجمة وائل بركات، مجلة علامات، الجزء الواحد والعشر ون، المجلد السادس، سبتمبر ١٩٩٦م.
- 1۲) جامع البيان في تأويل القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبرى، طبعة دار الغد العربي، القاهرة، د.ت.
- ۱۳) الجامع لأحكام القرآن، لأبى عبد الله محمد بن أحمد الأنصارى القرطبى، طبعة دار الشعب، القاهرة، ۱۹۷۰م.
- ۱٤) حسن التوسل إلى صناعة الترسل، لشهاب الدين أبى الثناء محمود الحلبي، طبعة هندية، مصر، ١٣١٥هـ.
- (۱۰) الدارس في تاريخ المدارس، لعبد القادر بن محمد النعيمي الدمشقي، عنى بنشره وتحقيقه جعفر الحسني عضو المجمع العلمي العربي، نشر مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ۱۹۸۸م.

- 17) دراسات في أدب ونصوص العصر الأموى، للدكتور محمد عبد القادر أحمد، مكتبة النهضة المصرية بالقاهرة، الطبعة الأولى، ١٩٨٤م.
- ۱۷) خزانة الأدب، وغاية الأرب، لتقى الدين أبى بكر بن حجة الحموى، شرح عصام شعيتو، دار مكتبة الهلال، بيروت، الطبعة الأولى ۱۹۸۷م.
- ۱۸) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، لشهاب الدين أحمد بن حجر العسقلاني، حققه وقدم له ووضع فهارسه محمد سيد جاد الحق، أم القرى للطباعة والنشر، القاهرة، د.ت.
- 19) ديوان الحافظ ابن حجر العسقلاني، دراسة وتحقيق د. صبحى رشاد عبد الكريم، دار الصحابة للتراث بطنطا، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ- ١٩٩٠م.
- ۲۰) ديوان الفرزدق، تحقيق وشرح كرم البستاني، دار صادر، بيروت، د.ت.
- ۲۱) دیوان لقیط بن یعمر، حققه وقد م له الدکتور عبد المعید خان، مؤسسة الرسالة، بیروت ۱٤۰۸هـ ۱۹۸۷م.
- ۲۲) ذم الخطأ فى الشعر، لابن فارس اللغوئ، حققه وقدّم له وعلّق عليه الدكتور رمضان عبد التواب، الناشر مكتبة الخانجى بمصر ١٤٠٠هــ- ١٩٨٠م.
- ۲۳) الروض الزاهر في غزوة الملك الناصر، لعلاء الدين علي بن عبد الظاهر المتوفي ۱۷۷هـ تحقيق الأستاذ الدكتور عمر عبد السلام تدمري، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت الطبعة الأولى ۲۲۲۱هـ ۲۰۰۵م.
- ٢٤) السيرة النبوية في ضوء القرآن والسنة، للدكتور الشيخ محمد بن محمد أبو
   شهبة، دار القلم بدمشق، الطبعة الخامسة ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.

- ٢٥) شرح الكافية البديعية في علوم البلاغة ومحاسن البديع، لصفي الدين الجلّي، تحقيق الدكتور نسيب نشاوى، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق، ١٩٨٣م.
- ٢٦) الصاحبى فى فقه اللغة وسنن العرب فى كلامها، لأبى الحسين أحمد بن فارس، تحقيق السيد أحمد صقر، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٧٧م.
- ۲۷) الضرورة الشعرية في النحو العربي، للدكتور محمد حماسة عبد اللطيف،
   مكتبة دار العلوم، القاهرة، ۱۹۷۹م.
- ۲۸) العقد الفرید، لأبي عمر أحمد بن محمد بن عبد ربه الأندلسي، شرحه، وضبطه، وصححه، وعنون موضوعاته أحمد أمين، وأحمد الزين، وإبراهيم الإبياري، ووضع فهارسه محمد فؤاد عبد الباقي ومحمد رشاد عبد المطلب، الهيئة العامة لقصور الثقافة، سلسلة الذخائر، القاهرة ٢٠٠٤م.
- ٢٩) الغزو المغولى أحداث وأشعار، لمأمون فريزجرار، دار البشير، عمان، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- ٣٠) فوات الوفيات، لابن شاكر الكتبي، تحقيق الدكتور إحسان عباس، دار صادر، بيروت، يناير ١٩٧٤م،
- (٣١) في التعالى النصى والمتعاليات النصية، لمحمد الهادى المطوى، مقال بمجلة المجلة العربية للتربية والثقافة والعلوم، جامعة الدول العربية، السنة السادسة عشرة، العدد ٣٢، مارس ١٩٩٧م.
  - ٣٢) القافية تاج الإيقاع الشعرى، للدكتور أحمد كشك، القاهرة، ١٩٨٣ م.

- ٣٣) القاموس المحيط، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز ابادى السيرازى، نسخة مصورة عن الطبعة الثالثة للمطبعة الأميرية سنة ١٣٠١هـ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- ٣٤) القصيدة العباسية: قضايا واتجاهات، للدكتور عبد الله التطاوى، مكتبة غريب، القاهرة ١٩٨٨ م.
- ٣٥) الكامل في اللغة والأدب، لأبي العباس محمد بن يزيد المعروف بالمبردت ٢٨٥ هـ، مؤسسة المعارف ببروت، دون تاريخ.
- ٣٦) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، للإمام محمود بن عمر الزنخشرى، المكتبة التجارية الكبرى بمصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٤هـ.
- ٣٧) كنز الدرر وجامع الغرر، لأبى بكر بن عبد الله بن أيبك الدوادارى، الجزء التاسع، تحقيق هانس روبرت رويمر، سلسلة مصادر تأريخ مصر الإسلامية، نشر قسم الدراسات الإسلامية بالمعهد الألماني للآثار بالقاهرة.
- ٣٨) لسان العرب، لابن منظور، تحقيق عبد الله على الكبير وزملائه، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
- ٣٩) مآثر الإنافة في معالم الخلافة، لأحمد بن عبد الله القلق شندى، تحقيق عبد الستار أحمد فراج، الكويت، ١٩٦٤م.
- 2) مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، لشهاب الدين أبي العباس أحمد بن يحيى بن فضل الله العمري ت ٧٤٩ هـ، الجزء السادس عشر، بتحقيق الدكتور محمد إبراهيم حوّر، منشورات المجمع الثقافي بأبي ظبي.

- ٤١) المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، وضعه محمد فؤاد عبد الباقى، طبعة دار الشعب، القاهرة، د.ت.
- ٤٢) مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير، للإمام فخر الدين الرازى، دار الغد العربى، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٤٣) المقتضب، صنعه أبى العباس محمد بن يزيد المبرَّد، تحقيق الأستاذ السيخ محمد عبد الخالق عضيمة، طبعة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، معمد عبد الخالق عضيمة، طبعة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، معمد عبد الخالق عضيمة، طبعة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية،
- 24) المنوع من الصرف وغربة المسار، ضمن بحوث كتاب اللغة والكلام: أبحاث في التداخل والتقريب، للدكتور أحمد كشك، نشر مكتبة النهضة المصرية، القاهرة ١٩٩٥م.
- 20) موسوعة موسيقى الشعر عبر العصور والفنون، للدكتور عبد العزيز نبوى، المجلد الأول، الطبعة الأولى، دار اقرأ للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ٤٦) النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، لجمال الدين أبي المحاسن يوسف بن تغرى بردى الأتبابكي، الجنزء الشامن، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٣٥٨ هـ ١٩٣٩ م.
- ٤٧) نظرية الأدب المعاصر وقراءة الشعر، لديفيد بُشبندر، ترجمة عبد المقصود عبد الكريم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الألف كتاب الثانى، العدد ٢٠٦، القاهرة ١٩٩٦م.
- ٤٨) نقد الشعر، لأبي الفرج قدامة بن جعفر، تحقيق وتعليق الدكتور محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت.

- (٤٩) نهاية الأرب فى فنون الأدب، لشهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويرى، الجزء الثانى والثلاثون، تحقيق محمد فهيم علوى شلتوت، ومراجعة الدكتور عبد العزيز الأهوانى، والدكتور سعيد عبد الفتاح عاشور، طبعة دار الكتب والوثائق القومية، الطبعة الثانية، القاهرة 18۲۳هـ ٢٠٠٢م.
- هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين من كشف الظنون،
   لإسماعيل باشا البغدادى، وهو المجلد الخامس من كشف الظنون، دار
   الفكر، بيروت، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- (٥) الوافى بالوفيات، لصلاح الدين خليل بن أيبك الصفدى، الجزء التاسع عشر، سلسلة النشرات الإسلامية، طبع على نفقة الجمعية الألمانية للبحث العلمى، دار صادر، بيروت.



## المحتوى

| الصفحة | الموضــوع                                               |
|--------|---------------------------------------------------------|
| ٣      | • الإهداء:                                              |
| 0      | • المقدمة:                                              |
| ٩      | الفصل الأول: النص: ضبطٌ، وشرحٌ، وتعليق                  |
| **     | الفصل الثاني: المبدع والمتلقى وشبكة الظروف              |
| ٤٣     | الفصل الثالث: القصيدة بين الانسجام واللحن               |
| 00     | الفصل الرابع: التناص والدلالة                           |
| ٥٨     | المبحث الأول: التناص مع القرآن الكريم                   |
| ٨٢     | المبحث الثاني: التناص مع التراث الشعرى                  |
| ٨٨     | المبحث الثالث: بين جمال الدين التبريزي، ولقيط بـن يعمـر |
|        | الإيادي                                                 |
| 93     | • الخاتمة                                               |
| 90     | • مصادر البحث ومراجعه                                   |



### كتب أخرى للمؤلف في أدب العصر المملوكي الأول

- ١ الصفدي وشرحه على لامية العجم: دراسة تحليلية، الطبعة الخامسة، مكتبة
   الآداب بالقاهرة ٢٠٠٧م.
- وقد كتب على الورقة الأولى منه خطأ الطبعة الأولى لذا لزم التنويه هنا حيث لم نستطيع إصلاحها هناك.
- ٢ شهاب الدين أبو الثناء محمود الحلبي المتوفي ٧٢٥هـ كاتبًا رؤية أدبية
   ونقدية، مطبعة الشاعر بطنطا، الطبعة الأولى ٢٠٠٦م.
- ٣ تقي الدين السَّروجي وما تبقى من شعره وموشحاته جمع وتحقيق ودراسة،
   نشر بمجلة كلية الآداب جامعة الزقازيق في عددها الحادي والأربعين
   الصادر في ربيع ٢٠٠٧م، وطبع في نشرة مستقلة بمكتبة الآداب ٢٠١١م.

